
1 

 

華嚴經卷四十二 十定品第二十七之三 等覺三 

南無華嚴教主毗盧遮那如來(三遍) 

開經偈；無上甚深微妙法 百千萬劫難遭遇  我今見聞得受持 願解如來真實義 

【第八‧一切眾生差別身三昧】 

P50 佛子。云何為菩薩摩訶薩一切眾生差別身三昧。 

菩薩入一切差別身三昧，變身為偉大的演員，所有的化身能夠千百億，且千差萬別。我們這

一生有很多角色，但是最大的角色就是自己，我是什麼樣子?隨著一方水土成就一方的特質，

因為成長的背景，職業的選擇，漸漸型塑為如今獨特的個人特質。這樣的特質已經根植於人

的整體，稱為個性。一但行菩薩道時，雖說要利眾生，也只能依自己的角色利他，用自身的

專業利他，因此能夠利益的眾生有其侷限性。 

菩薩就是最偉大的演員，度化眾生時須要有千百億化身，而且是應已何身得度，即現何身，

完全因應眾生的需求，量身打造利他的角色，演什麼就像什麼，而且沒有人知道其本尊為何? 

祕訣是什麼? 

由得十種無著，出入自在 

佛子。菩薩摩訶薩。住此三昧。得十種無所著。何者為十。所謂於一切剎無所著。於一切方

無所著。於一切劫無所著。於一切眾無所著。於一切法無所著。於一切菩薩無所著。於一切

菩薩。願無所著。於一切三昧無所著。於一切佛無所著。於一切地無所著。是為十。 

秘密就在「無所著」三個字。 

金剛經禮有一句很重要的話「應無所住而生其心」，住在一切眾生差別身大三昧就是應無所住

而生其心的極致表現，得了十種無所著之後，就得到大自在於一切剎、一切方、一切劫、一

切眾、一切法'一切菩薩，一切三昧，一切佛，一切地都沒有執著之後，就會得到大自在。 

金剛經云；「「法如茷喻，法尚應捨，何況非法」。沒有執著。好的也不執著，壞的也不執著，

一切要放下。在心經上說：「無罣礙故，無有恐怖，遠離顛倒夢想，究竟涅槃。」如能把一切

放下，就是無罣礙，這是佛法精華之所在。 



2 

 

P51 佛子。菩薩摩訶薩於此三昧。云何入，云何起。佛子。菩薩摩訶薩於此三昧，內身入，

外身起。外身入，內身起。同身入，異身起。異身入，同身起。人身入，夜叉身起。夜叉身

入，龍身起。龍身入，阿修羅身起。阿修羅身入，天身起。天身入，梵王身起。梵王身入，

欲界身起。天中入，地獄起。地獄入，人間起。人間入，餘趣起。千身入，一身起。一身

入，千身起。那由他身入，一身起。一身入，那由他身起。 

這個時候會看到菩薩的神通很神奇，對於此三昧，有這些的境界。在身內入定，從身外出

定。在身外入定，從身內出定。在同身入定，從異身出定。在異身入定，從同身出定。在人

身入定，從夜叉身出定。在夜叉身入定，從龍身出定。在龍身入定，從阿修羅身出定。在阿

修羅身入定，從天身出定。在天身入定，從梵王身出定。在梵王身入定，從欲界身出定。 

菩薩能化身千萬億，分身無數量。彼此無礙，自他無礙，內外無礙，同異無礙，這就是菩薩

神通妙用的境界。菩薩入定或出定，不一定在本身，隨時隨地都可以入定，隨時隨地都可以

出定，不受時間和空間的限制，任運自在，妙不可言。 

菩薩在天中入定，從地獄出定。在地獄入定，從人間出定。在人間入定，從餘趣中出定。在

千個身入定，從一個身出定。在一個身入定，從千個身出定。在那由他身入定，從一身出

定。在一身入定，從那由他身出定。 

菩薩為隨緣教化一切眾生的緣故，自由入定，自由出定。這種境界，隨心所欲，歡喜怎樣就

怎樣。一點也不勉強，任運自在。凡是誠心修道的人，都會證得這種的境界。 

P52 閻浮提眾生眾中入，西瞿陀尼眾生眾中起。西瞿陀尼眾生眾中入，北拘盧眾生眾中起。

北拘盧眾生眾中入，東毗提訶眾生眾中起。東毗提訶眾生眾中入，三天下眾生眾中起。三天

下眾生眾中入，四天下眾生眾中起。四天下眾生眾中入，一切海差別眾生眾中起。一切海差

別眾生眾中入，一切海神眾中起。 

P53 一切海神眾中入，一切海水大中起。一切海水大中入，一切海地大中起。一切海地大中

入，一切海火大中起。一切海火大中入，一切海風大中起。一切海風大中入，一切四大種中

起。一切四大種中入，無生法中起。無生法中入。妙高山中起。妙高山中入，七寶山中起。

七寶山中入，一切地種種稼穡樹林黑山中起。一切地種種稼穡樹林黑山中入，一切妙香華寶



3 

 

莊嚴中起。一切妙香華寶莊嚴中入，一切四天下下方上方一切眾生受生中起。 

世間的所有元素就是地水火風，在希臘羅馬時代有很多哲學家研究世界的元素為地水火風，

但是那些科學家研究的不夠透徹，只研究到地水火風的表層，因為他們沒有發現，原來地水

火風的本質是空性。當我們能夠透徹，五蘊皆空，萬法皆空，一切本性本空的道理時，地水

火風就可以互攝、互容而無礙，地水火風能夠互換，就成就如今的微妙神通。無量的神通就

是菩薩的一種自在。自在就是無所著。 

P54 一切四天下下方上方一切眾生受生中入，小千世界眾生眾中起。小千世界眾生眾中入，

中千世界眾生眾中起。中千世界眾生眾中入，大千世界眾生眾中起。大千世界眾生眾中入，

百千億那由他三千大千世界眾生眾中起。百千億那由他三千大千世界眾生眾中入，無數世界

眾生眾中起。無數世界眾生眾中入，無量世界眾生眾中起。無量世界眾生眾中入，無邊佛剎

眾生眾中起。無邊佛剎眾生眾中入，無等佛剎眾生眾中起。無等佛剎眾生眾中入，不可數世

界眾生眾中起。 

P55 不可數世界眾生眾中入，不可稱世界眾生眾中起。不可稱世界眾生眾中入，不可思世界

眾生眾中起。不可思世界眾生眾中入，不可量世界眾生眾中起。不可量世界眾生眾中入，不

可說世界眾生眾中起。不可說世界眾生眾中入，不可說不可說世界眾生眾中起。不可說不可

說世界眾生眾中入，雜染眾生眾中起。雜染眾生眾中入，清淨眾生眾中起。清淨眾生眾中

入，雜染眾生眾中起。 

這段經文，是說菩薩的境界，是「無入而不自得」。也就是遂心如意，願在何時入定，就在何

時入定。願在何處出定，就在何處出定。不受時間和空間的限制。大而須彌，小而微塵，隨

意變化，這是菩薩的如意通的境界。 

華嚴經的境界，是把眾生的心，一點一點擴大。由一而十，由十而百，由百而千，由千而

萬，由萬而億，乃至無數無數、無量無量。主要是把我們的思想擴大，要有「縱包太虛，橫

周沙界」的境界。 

※縮小我執速成法 

P56 眼處入，耳處起。耳處入，眼處起。鼻處入，舌處起。舌處入，鼻處起。身處入，意處



4 

 

起。意處入，身處起。自處入，他處起。他處入，自處起。一微塵中入，無數世界微塵中

起。無數世界微塵中入，一微塵中起。聲聞入，獨覺起。獨覺入，聲聞起。自身入，佛身

起。佛身入，自身起。一念入，億劫起。億劫入，一念起。同念入，別時起。別時入，同念

起。前際入，後際起。後際入，前際起。前際入，中際起。中際入，前際起。三世入，剎那

起。剎那入，三世起。真如入，言說起。言說入，真如起。 

我們在日常生活中，要如何練習不要執著? 

第一不要加強自己對於色聲香味觸法，乃至於自我意識的執取。 第二到了真正無所著之後，

六根可以互用，眼耳鼻舌身意，乃至眼處、耳處、鼻舌身意處，內六根與外六處都能夠互攝

互用，想變成什麼樣子，就可以變成什麼樣子。 

※三昧出入自在的三種譬喻 

一、鬼附身喻 

P58 佛子。譬如有人，為鬼所持。其身戰動，不能自安。鬼不現身，令他身然。菩薩摩訶薩

住此三昧，亦復如是。自身入定他身起。他身入定自身起。 

普賢菩薩作一個譬喻；有人被鬼附身，鬼挾持人的身體，身體抖動不止，或是不能動彈。 

有人說；我是不是遇到鬼，被鬼附身，我的眼耳鼻舌身意都不疼作主不聽使喚，明明我不想

說的那一句話，怎麼會就說出那一句話?我是不是被鬼附身魂魄不在了。 

鬼在哪裡?鬼沒有現身，切可以令人的身體發生抖動不已控制你。菩薩在三昧當中也和鬼附身

一樣，是看不見三昧的影子，但是三昧卻可以展現其微妙的作用。「「在自身入定，從他身出

定。在他身入定，從自身出定。」這種境界，互相沒有障礙。 

二、殭屍喻 

P58 佛子。譬如死屍，以咒力故，而能起行。隨所作事，皆得成就。屍之與咒，雖各差別。

而能和合，成就彼事。菩薩摩訶薩住此三昧，亦復如是。同境入定異境起。異境入定同境

起。 

第二個譬喻是死屍，運用咒語的力量，可以讓屍體起來行動，變成殭屍。甚至可以回到家



5 

 

鄉，是什麼力量能夠驅使屍體?咒力?卻沒有看到咒力，咒力卻可以驅使屍體。 

現在是科技時代，可以把屍體替換成機器人，替換成電腦，機器是冷冰冰的無情物，程式就

好像是咒力一樣，輸入程式之後，機器人就可以幫我們完成所有指令。 

菩薩摩訶薩，住在這種入一切眾生差別身三昧當中，也是這樣的情形。就好像輸入一個指

令，可以讓遮些不可思議的玄妙境界呈現在眼前。過去科技不發達，很難讓人理解佛法中諸

多不可思議的力量與境界。但是現在科技發達，對於神通之事越來越能證實其可行性。譬如

現在的線上共修，不正是經典中所說的「在同境入定，從異境出定。在異境入定，從同境出

定。」一身現多身之境，這種境界，互相沒有障礙。 

P58 佛子。譬如比丘，得心自在。或以一身作多身。或以多身作一身。非一身沒多身生。非

多身沒一身生。菩薩摩訶薩住此三昧，亦復如是。一身入定多身起。多身入定一身起。 

又譬如比丘，得到如意通。就是遂心如意，變化無窮。或者用一身而變多身。或者用多身而

作為一身。不是說這個身沒有了，而生出很多身。也不是多身沒有了，又作一身。這是神通

變化不可思議的境界。菩薩中的大菩薩，也是這樣的情形。所說的「在一身入定，從多身出

定。在多身入定，從一身出定。」這種境界，互相沒有障礙。 

三、大地喻 

P59 佛子。譬如大地 , 其味一種。所生苗稼，種種味別。地雖無差別。然味有殊異。菩薩摩

訶薩住此三昧，亦復如是。無所分別。然有一種入定多種起。多種入定一種起。 

菩薩的三昧還有一種譬喻，就像大地一樣，明明是同一塊土地，卻因種下的苗稼不同，種子

不同，生長出來的相貌，和味道也不一樣。有的是苦，有的是甜，有的是酸，有的是澀。大

地沒有分別。但彼所生的植物，其味各不相同。 

菩薩摩訶薩的三昧，也是如此。同樣入自性本體之定，依體起用的展現當中，卻能隨著願

力、特質以及方所，呈現出多元的專業、特質與現象。住在這種三昧中，就是經文所說的

「在一種入定，從多種出定。在多種入定，從一種出定。」這種境界，互相沒有障礙。 

※得十種稱讚法 



6 

 

P59 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧。得十種稱讚法之所稱讚。何者為十。所謂入真如故，名為

如來。覺一切法故，名之為佛。為一切世間所稱讚故，名為法師。知一切法故，名一切智。

為一切世間所歸依故，名所依處。了達一切法方便故，名為導師。引一切眾生入薩婆若道

故，名大導師。為一切世間燈故，名為光明。心志圓滿，義利成就，所作皆辨，住無礙智，

分別了知一切諸法故，名為十力。自在通達一切法輪故，名一切見者。是為十。 

菩薩摩訶薩，住在此三昧中，可以得到十種稱讚法之所稱讚。就是稱呼菩薩為「如來、佛、

法師、一切智入、導師、大導師、光明、所依處、十力、一切見者」等等。這十種稱讚法，

每一個名號或稱讚，都有其原因與依據。 

※得十種光明照耀 

P61 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧。復得十種光明照耀。何者為十。所謂得一切諸佛光明，與

彼平等故。得一切世界光明，普能嚴淨故。得一切眾生光明，悉往調伏故。得無量無畏光

明，法界為場演說故。得無差別光明，知一切法無種種性故。得方便光明，於一切法離欲際

而證入故。得真實光明，於一切法離欲際心平等故。得徧一切世間神變光明，蒙佛所加恒不

息故。得善思惟光明，到一切佛自在岸故。得一切法真如光明，於一毛孔中善說一切故。是

為十。 

十種光明就是十種智慧之光，能夠普遍照耀各種不同的因緣，讓世界變得光明。 

※得十種無所作 

P62 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧。復得十種無所作，何者為十。所謂身業無所作，語業無所

作。意業無所作。神通無所作，了法無性無所作，知業不壞無所作，無差別智無所作。無生

起智無所作。知法無滅無所作。隨順於文不壞於義無所作。是為十。 

菩薩從前面得無所著到現在得無所作，無所作就是沒有差別心，且無處而不自在，那裡需要

我們就到那裡去。 

P63 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧，無量境界。種種差別，所謂一入多起，多入一起，同入異

起。異入同起。細入麤起。麤入細起。大入小起。小入大起。順入逆起。逆入順起。無身

入，有身起。有身入，無身起。無相入，有相起。有相入，無相起。起中入，入中起。如是



7 

 

皆是此之三昧自在境界。 

P63 佛子。譬如幻師，持咒得成，能現種種差別形相。咒與幻別，而能作幻。咒唯是聲，而

能幻作。眼識所知種種諸色，耳識所知種種諸聲，鼻識所知種種諸香，舌識所知種種諸味，

身識所知種種諸觸，意識所知種種境界。菩薩摩訶薩住此三昧，亦復如是。同中入定異中

起。異中入定同中起。這是遂心如意出定入定的境界，是不可思議的。 

P64 佛子。譬如三十三天共阿修羅闘戰之時，諸天得勝。修羅退衄。阿修羅王，其身長大七

百由旬。四兵圍繞，無數千萬。以幻術力，將諸軍眾，同時走入藕絲孔中。菩薩摩訶薩亦復

如是。已善成就諸幻智地。幻智即是菩薩。菩薩即是幻智。是故能於無差別法中入定，差別

法中起。差別法中入定，無差別法中起。 

P65 佛子。譬如農夫，田中下種，種子在下，果生於上。菩薩摩訶薩住此三昧，亦復如是。

一中入定多中起。多中入定一中起。 

這就是三昧的境界，就像農夫種田，一顆種子可以衍生無量的果實，「「一中入定多中起，多中

入定一中起」。 

佛子。譬如男女赤白和合，或有眾生於中受生。爾時名為歌羅邏位。從此次第住母胎中。滿

足十月。善業力故，一切支分，皆得成就。諸根不缺。心意明了。其歌羅邏，與彼六根，體

狀各別。以業力故，而能令彼次第成就。受同異類種種果報。菩薩摩訶薩亦復如是。從一切

智歌羅邏位，信解願力，漸次增長。其心廣大，任運自在。無中入定有中起。有中入定無中

起。 

P66 佛子。譬如龍宮，依地而立，不依虛空。龍依宮住，亦不在空。而能興雲，徧滿空中。

有人仰視，所見宮殿。當知皆是乾闥婆城，非是龍宮。佛子。龍雖處下，而雲布上。菩薩摩

訶薩住此三昧。亦復如是。於無相入有相起。於有相入無相起。 

P67 佛子。譬如妙光大梵天王所住之宮，名一切世間最勝清淨藏。此大宮中，普見三千大千

世界諸四天下。天宮。龍宮，夜叉宮。乾闥婆宮。阿修羅宮。迦樓羅宮。緊那羅宮。摩睺羅

伽宮。人間住處，及三惡道，須彌山等種種諸山大海江河，陂澤泉源，城邑聚落，樹林眾

寶，如是一切種種莊嚴，盡大輪圍所有邊際。乃至空中微細遊塵，莫不皆於梵宮顯現。如於



8 

 

明鏡見其面像。菩薩摩訶薩住此一切眾生差別身大三昧，知種種剎，見種種佛，度種種眾，

證種種法，成種種行，滿種種解，入種種三昧，起種種神通，得種種智慧，住種種剎那際。 

得十種神通彼岸 

P68 佛子。此菩薩摩訶薩到十種神通彼岸。何者為十。所謂到諸佛盡虛空徧法界神通彼岸。

到菩薩究竟無差別自在神通彼岸。到能發起菩薩廣大行願，入如來門佛事神通彼岸。到能震

動一切世界，一切境界悉令清淨神通彼岸。到能自在知一切眾生不思議業果，皆如幻化神通

彼岸。到能自在知諸三昧麤細入出差別相神通彼岸。到能勇猛入如來境界，而於其中發生大

願神通彼岸。到能化作佛化轉法輪，調伏眾生，令生佛種，令入佛乘，速得成就神通彼岸。

到能了知不可說一切秘密文句而轉法輪，令百千億那由他不可說不可說法門皆得清淨神通彼

岸。到不假晝夜年月劫數，一念悉能三世示現神通彼岸。是為十。 

什麼叫神通彼岸?神通有此岸有彼岸，小小的神通叫「神通的此岸」。例如算命就是小神通。 

此三昧可以成就神通的彼岸，就是無所不見，無所不知，無所不曉，乃至到不甲晝夜，年月

劫數，悉能示現神通彼岸。 

佛子。是名菩薩摩訶薩第八一切眾生差別身大三昧善巧智。 

 

【第九法界自在三昧】 

P70 佛子，云何為菩薩摩訶薩法界自在三昧? 佛子。此菩薩摩訶薩，於自眼處，乃至意處入三

昧，名法界自在。 

從眼處乃至於意處都能夠入三昧，稱為法界自在。 

怎麼樣叫大自在呢? 

菩薩入三昧時無我相、無人相、無眾生相、無壽者相，身心時刻都是安然的，安住在自己的

本性上，安住在沒有煩惱，沒有分別，沒有無明的狀態中。 

菩薩於自身一一毛孔中，入此三昧。自然能知諸世間。知諸世間法。知諸世界。知億那由他

世界。知阿僧祇世界。知不可說佛剎微塵數世界。見一切世界中有佛出興。菩薩眾會，悉皆



9 

 

充滿。光明清淨。淳善無雜。廣大莊嚴。種種眾寶以為嚴飾。 

透過禪定，身心放鬆，呼吸越來越細，越來越長，到最後透過全身的毛孔呼吸，此時可以體

驗到全身毛孔進入禪定境界。達到大自在為「菩薩於自身一一毛孔中，入此三昧」之境。 

有了禪定功夫後，保持這種自在的態度，自然就能夠「能知諸世間。知諸世間法。知諸世

界」，越看越清楚知道自己此生的任務，所遇到的人事物因緣為何，乃至於明白未來走向。 

P71 菩薩於彼，或一劫、百劫、千劫、億劫、百千億那由他劫；無數劫'無量劫、無邊劫、無

等劫、不可數劫，不可稱劫、不可思劫、不可量劫、不可說劫、不可說不可說劫、不可說不

可說佛剎微塵數劫，修菩薩行，長不休息。 

P72 又於如是無量劫中，住此三昧。亦入亦起。亦成就世界。亦調伏眾生。亦徧了法界。亦

普知三世。亦演說諸法。亦現大神通。種種方便，無著無礙。 

世間眾生都需要佛法，有了佛法人生就快樂清淨光明，菩薩就是知道這種不可思議的力量，

於是現大神通種種方便度化一切眾生。 

P73 以於法界得自在故，善分別眼，善分別耳，善分別鼻，善分別舌，善分別身，善分別

意。如是種種差別不同，悉善分別，盡其邊際。 

菩薩如是善知見已。能生起十千億陀羅尼法光明。成就十千億清淨行。獲得十千億諸根。圓

滿十千億神通。能入十千億三昧。成就十千億神力。長養十千億諸力。圓滿十千億深心。運

動十千億力持。示現十千億神變。具足十千億菩薩無礙。圓滿十千億菩薩助道。積集十千億

菩薩藏。照明十千億菩薩方便。演說十千億諸義。成就十千億諸願。出生十千億迴向。淨治

十千億菩薩正位。明了十千億法門。開示十千億演說。修治十千億菩薩清淨。 

菩薩在法界真正得到大自在，在大自在當中就有大明。 

P74 佛子。菩薩摩訶薩，復有無數功德，無量功德，無邊功德，無等功德，不可數功德，不

可稱功德，不可思功德，不可量功德，不可說功德，無盡功德。佛子。此菩薩於如是功德，

皆已辦具。皆已積集。皆已莊嚴。皆已清淨。皆已瑩徹。皆已攝受。皆能出生。皆可稱歎。

皆得堅固。皆已成就。 



10 

 

※諸佛現前說法 

P75 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧。為東方十千阿僧祇佛剎微塵數名號諸佛之所攝受。一一名

號，復有十千阿僧祇佛剎微塵數佛，各各差別。如東方，南西北方。四維上下。亦復如是。

彼諸佛悉現其前。為現諸佛清淨剎。為說諸佛無量身。為說諸佛難思眼。為說諸佛無量耳。

為說諸佛清淨鼻。為說諸佛清淨舌。為說諸佛無住心。為說如來無上神通。 

無量的功德成就之後，就可以感得佛陀的現身，東西南北方、四維上下的佛來現前說法，說

佛的眼耳鼻舌身意，說佛的境界。到這個階段，菩薩才能如實了知佛意。 

令修如來無上菩提。令得如來清淨音聲。開示如來不退法輪。顯示如來無邊眾會。令入如來

無邊秘密。讚歎如來一切善根。令入如來平等之法。宣說如來三世種性。示現如來無量色

相。闡揚如來護念之法。演暢如來微妙法音。辯明一切諸佛世界。宣揚一切諸佛三昧。示現

諸佛眾會次第。護持諸佛不思議法。說一切法。猶如幻化。明諸法性。無有動轉。開示一切

無上法輪。讚美如來無量功德。令入一切諸三昧雲。令知其心如幻如化，無邊無盡。 

P77 佛子。菩薩摩訶薩住此法界自在三昧時。彼十方各十千阿僧祇佛剎微塵數名號如來。一

一名中，各有十千阿僧祇佛剎微塵數佛，同時護念。令此菩薩得無邊身。令此菩薩得無礙

心。令此菩薩於一切法，得無忘念。令此菩薩於一切法，得決定慧。令此菩薩轉更聰敏，於

一切法。皆能領受。令此菩薩於一切法，悉能明了。令此菩薩諸根猛利，於神通法，悉得善

巧。令此菩薩境界無礙，周行法界，恒不休息。令此菩薩得無礙智，畢竟清淨。令此菩薩以

神通力，一切世界示現成佛。 

※得十種海 

P78 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧，得十種海。何者為十。所謂得諸佛海，咸覩見故。得眾生

海，悉調伏故。得諸法海，能以智慧悉了知故。得諸剎海，以無性無作神通，皆往詣故。得

功德海，一切修行悉圓滿故。得神通海，能廣示現令開悟故。得諸根海，種種不同悉善知

故。得諸心海，知一切眾生種種差別無量心故。得諸行海，能以願力悉圓滿故。得諸願海，

悉使成就永清淨故。 

所謂的海，就是無量無邊的意思，什麼都能夠成就，乃至於得到十種殊勝，就是世間最殊勝



11 

 

叫作無上士。菩薩住在此三昧時，得到十種海深廣的利益①法性海②眾生海③諸法海④諸刹

海，⑤功德海，⑥神通海，⑦諸根海⑧諸心海⑨諸行海，⑩諸願海。 

※得十種殊勝 

佛子。菩薩摩訶薩得如是十種海已。復得十種殊勝。何等為十。一者於一切眾生中，最為第

一。二者於一切諸天中，最為殊特。三者於一切梵王中，最極自在。四者於諸世間無所染

著。五者一切世間無能映蔽。六者一切諸魔不能惑亂。七者普入諸趣，無所罣礙。八者處處

受生，知不堅固。九者一切佛法皆得自在。十者一切神通悉能示現。 

菩薩獲得十種殊勝，然後成就了十種力。 

P80 佛子。菩薩摩訶薩得如是十種殊勝已。復得十種力。於眾生界，修習諸行。何等為十。

一謂勇健力，調伏世間故。二謂精進力，恒不退轉故。三謂無著力，離諸垢染故。四謂寂靜

力，於一切法無諍論故。五謂逆順力，於一切法，心自在故。六謂法性力，於諸義中，得自

在故。七謂無礙力，智慧廣大故。八謂無畏力，能說諸法故。九謂辯才力，能持諸法故。十

謂開示力，智慧無邊故。 

得十種力主要是廣度一切眾生。能在眾生界中，修習一切諸行的法門，得到不退轉。 

P81 佛子。此十種力。是廣大力。最勝力。無能摧伏力。無量力。善集力。不動力。堅固

力。智慧力。成就力。勝定力。清淨力。極清淨力。法身力。法光明力。法燈力。法門力。

無能壞力。極勇猛力。大丈夫力。善丈夫修習力。成正覺力。過去積集善根力。安住無量善

根力。住如來力力。力心思惟力。增長菩薩歡喜力。出生菩薩淨信力。增長菩薩勇猛力。菩

提心所生力。菩薩清淨深心力。菩薩殊勝深心力。菩薩善根熏習力。究竟諸法力。無障礙身

力。入方便善巧法門力。清淨妙法力。安住大勢一切世間不能傾動力。一切眾生無能映蔽

力。 

圓滿無量功德法 

P83 佛子。此菩薩摩訶薩於如是無量功德法，能生。能成就。能圓滿。能照明。能具足。能

徧具足。能廣大。能堅固。能增長。能淨治。能徧淨治。 

如是無量功德法都能夠成就，能夠圓滿，於不可說劫無能說盡。 



12 

 

此菩薩功德邊際，智慧邊際，修行邊際，法門邊際，自在邊際，苦行邊際，成就邊際，清淨

邊際，出離邊際，法自在邊際，無能說者。此菩薩所獲得，所成就，所趣入，所現前，所有

境界，所有觀察，所有證入，所有清淨，所有了知，所有建立，一切法門。於不可說劫，無

能說盡。 

菩薩他有不可思議的功德。所獲得的，所成就的，所趣入的，所現前的，所有的境界，所有

的觀察，所有的證入，所有的清淨，所有的了知，所有的建立，一切所有的法門。 

P84 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧，能了知無數，無量，無邊，無等，不可數，不可稱，不可

思，不可量，不可說，不可說不可說一切三昧。彼一一三昧所有境界，無量廣大。於境界

中，若入，若起，若住，所有相狀，所有示現，所有行處，所有等流，所有自性，所有除

滅，所有出離，如是一切，靡不明見。 

菩薩住在此三昧，又能生出無量無邊的三昧 

P85 佛子。譬如無熱惱大龍王宮，流出四河。無濁無雜，無有垢穢。光色清淨，猶如虛空。

其池四面，各有一口。一一口中，流出一河。於象口中，出恒伽河。師子口中，出私陀河。

於牛口中，出信度河。於馬口中，出縛芻河。其四大河，流出之時，恒伽河口，流出銀沙。

私陀河口，出金剛沙。信度河口。流出金沙。縛芻河口，流出瑠璃沙。恒伽河口，作白銀

色。私陀河口，作金剛色。信度河口，作黃金色。縛芻河口，作瑠璃色。一一河口，廣一由

旬。其四大河，既流出已，各共圍繞大池七帀。隨其方面，四向分流。澒涌奔馳。入於大

海。 

譬如無熱惱大龍王宮，居於雪山之頂。有一大池，名叫阿耨達池，譯為無熱。其池周圍有五

十由旬，是正方形。有一位大地菩薩行菩薩道，以願力化為龍王，名叫阿那婆達多，潛居其

中。在四邊流出四條大河，供養南贍部洲的眾生使用。其水澄清，沒有濁雜，沒有垢穢。水

光和水色，十分清淨，猶如虛空一樣。 

在無熱池的四周邊，各有一個出口，在每個出口之處，所流出的水，便為一條大河。在池的

東邊，白銀色象口中，流出的水，成為恒伽河。在池的北邊，金剛色師子口中，流出的水，

成為私陀河。在池的南邊，黃金色牛口中，流出的水，成為信度河。在池的西邊，琉璃色馬



13 

 

口中，流出的水，成為縛芻河。 

P86 其河旋繞一一之間，有天寶所成優鉢羅華，波頭摩華，拘物頭華，芬陀利華，奇香發

越，妙色清淨。種種華葉，種種臺蘂，悉是眾寶，自然映徹咸放光明，互相照現。其無熱

池，周圍廣大五十由旬。眾寶妙沙，徧布其底。種種摩尼以為嚴飾。無量妙寶，莊嚴其岸。

栴檀妙香，普散其中。優鉢羅華，波頭摩華，拘物頭華，芬陀利華，及餘寶華，皆悉徧滿。

微風吹動，香氣遠徹。華林寶樹周帀圍繞。日光出時，普皆照明。池河內外，一切眾物，接

影連輝，成光明網。如是眾物，若遠若近，若高若下，若廣若狹，若麤若細，乃至極小一沙

一塵。悉是妙寶。光明鑒徹。靡不於中日輪影現。亦復展轉更相現影。如是眾影，不增不

減，非合非散。皆如本質而得明見。 

這四條大河，都向右邊旋繞，每一條河的中間，有天寶所成就的優鉢羅華（青蓮花）、波頭摩

華（紅蓮花）、拘物頭華（黃蓮花）、芬陀利華（白蓮花）。這些蓮花，放出奇異的香味，是無

有可比。 

P88 佛子。如無熱大池，於四口中，流出四河，入於大海。菩薩摩訶薩亦復如是。從四辯

才，流出諸行。究竟入於一切智海。 

無熱大池，就是阿耨達池，此池流出四何，匯入大海。 

如恒伽大河，從銀色象口，流出銀沙。菩薩摩訶薩亦復如是。以義辯才，說一切如來所說一

切義門。出生一切清淨白法。究竟入於無礙智海。如私陀大河，從金剛色師子口，流出金剛

沙。菩薩摩訶薩亦復如是。以法辯才，為一切眾生，說佛金剛句。引出金剛智。究竟入於無

礙智海。如信度大河，從金色牛口，流出金沙。菩薩摩訶薩亦復如是。以訓詞辯說，隨順世

間緣起方便，開悟眾生。令皆歡喜。調伏成熟，究竟入於緣起方便海。如縛芻大河，於瑠璃

色馬口，流出瑠璃沙。菩薩摩訶薩亦復如是。以無盡辯，雨百千億那由他不可說法。令其聞

者皆得潤洽。究竟入於諸佛法海。如四大河，隨順圍繞無熱池已，四方入海。 

菩薩摩訶薩亦復如是。成就隨順身業，隨順語業，隨順意業。成就智為前導身業，智為前導

語業，智為前導意業。四方流注。究竟入於一切智海。 

菩薩摩訶薩隨著身語意業而現廣大神通，到最後成就一切智海。 



14 

 

※菩薩四方 

佛子。何者名為菩薩四方。佛子。所謂見一切佛而得開悟。聞一切法受持不忘。圓滿一切波

羅蜜行。大悲說法，滿足眾生。 

什麼是菩薩的四方？①所謂；見一切佛，而得開悟，明白本來的面目。②聞一切法，受持不

忘。③圓滿一切波羅蜜行。④大悲說法，滿足一切眾生。無論見、聞、言、行，都是菩薩的

身語意業，都能夠成就無量功德。 

P90 如四大河，圍繞大池。於其中間，優鉢羅華，波頭摩華，拘物頭華，芬陀利華，皆悉徧

滿。菩薩摩訶薩亦復如是。於菩提心中間，不捨眾生，說法調伏，悉令圓滿無量三昧。見佛

國土莊嚴清淨。 

好像四大河一樣，圍繞無熱大池，在其中間，有優鉢羅華，有波頭摩華，拘物頭華，和芬陀

利華，皆徧滿其間。菩薩在菩提心的中間，不捨棄一個眾生，而為他說種種的法，來調伏這

個剛強的眾生，皆令圓滿無量的三昧。能見諸佛國土，都是莊嚴而清淨。 

P91 如無熱大池，寳樹圍繞。菩薩摩訶薩亦復如是。現佛國土，莊嚴圍繞。令諸眾生，趣向

菩提。 

好像無熱大池一樣，有種種寶樹，圍繞在四周。菩薩以神通變化的力量，示現諸佛的國土，

莊嚴的圍繞。令一切眾生，趣向菩提覺道。 

P91 如無熱大池，其中縱廣五十由旬，清淨無濁。菩薩摩訶薩亦復如是。菩提之心，其量無

邊。善根充滿，清淨無濁。如無熱大池，以無量寶莊嚴其岸。散栴檀香，徧滿其中。菩薩摩

訶薩亦復如是。以百千億十種智寶，嚴菩提心大願之岸。普散一切眾善妙香。 

如無熱大池，底布金沙。種種摩尼，間錯莊嚴。菩薩摩訶薩亦復如是。微妙智慧，周徧觀

察。不可思議菩薩解脫。種種法寶，間錯莊嚴。得一切法無礙光明。住於一切諸佛所住。入

於一切甚深方便。如阿那婆達多龍王，永離龍中所有熱惱。菩薩摩訶薩亦復如是。永離一切

世間憂惱。雖現受生而無染著。 

好像阿那婆達多龍王，他永遠離開一切龍所有一切的熱惱。龍最怕日光曬，所以行動時，用

雲來遮護。菩薩摩訶薩，也是這樣的情形。永遠離開一切世間的憂愁煩惱。雖然在六趣中，



15 

 

示現受生，但是不染著世間的一切。 

P93 如四大河，潤澤一切閻浮提地。既潤澤已，入於大海。菩薩摩訶薩亦復如是。以四智

河，潤澤天人沙門婆羅門，令其普入阿耨多羅三藐三菩提智慧大海，以四種力而為莊嚴。 

何者為四。一者願智河。救護調伏一切眾生，常不休息。二者波羅蜜智河。修菩提行，饒益

眾生。去來今世，相續無盡。究竟入於諸佛智海。三者菩薩三昧智河。無數三昧，以為莊

嚴。見一切佛，入諸佛海。四者大悲智河。大慈自在，普救眾生。方便攝取，無有休息。修

行秘密功德之門，究竟入於十力大海。 

好像四大河的水，能潤澤一切閻浮提的大地。潤澤之後，則流入於大海。菩薩也是這樣的情

形。用四種智慧河的水，來潤澤天上的人，人間的人，沙門，婆羅門，令他們普入無上正等

正覺的智慧大海，用四種力量而為莊嚴。 

是那四種智河？①願智河②波羅蜜智河③菩薩三昧智河④大悲智河，最後入於十力大海。 

P94 如四大河，從無熱池既流出已，究竟無盡，入於大海。菩薩摩訶薩亦復如是。以大願

力，修菩薩行。自在知見，無有窮盡。究竟入於一切智海。 

好像四大河一樣，從無熱大池流出來之後，究竟沒有窮盡，而入於大海。菩薩也是這樣，用

大願力，來修菩薩行，任運自在，正知正見，沒有窮盡的時候，究竟入於一切智慧海。 

P94 如四大河，入於大海。無能為礙，令不入者。菩薩摩訶薩亦復如是。常勤修習普賢行

願。成就一切智慧光明。住於一切佛菩提法。入如來智，無有障礙。 

好像四大河一樣，入於大海。無能障礙它，令它不入大海。菩薩也是這樣常修習普賢菩薩的

行願，成就一切智慧的光明。住在一切諸佛的菩提法中，證得如來的智慧，無有障礙。 

P95 如四大河，奔流入海。經於累劫，亦無疲厭。菩薩摩訶薩亦復如是。以普賢行願，盡未

來劫，修菩薩行，入如來海，不生疲厭。 

好像四大河一樣，奔流入海，經過無數劫的時間，沒有疲倦厭煩的時候。菩薩也是這樣，用

普賢菩薩的願行，盡未來劫，修菩薩的行門，入於如來法海，也不生疲厭的心。 

P95 佛子。如日光出時，無熱池中，金沙。銀沙。金剛沙。瑠璃沙，及餘一切種種寶物，皆



16 

 

有日影，於中顯現。其金沙等一切寶物，亦各展轉而現其影。互相鑒徹，無所妨礙。菩薩摩

訶薩亦復如是。住此三昧，於自身一一毛孔中，悉見不可說不可說佛剎微塵數諸佛如來。亦

見彼佛所有國土道場眾會，一一佛所，聽法受持，信解供養，各經不可說不可說億那由他

劫，而不想念時節長短。其諸眾會，亦無迫隘。 

好像太陽剛昇起的時候，在無熱大池中，所有的金沙、銀沙、金剛沙、琉璃沙，及其他一切

寶物等，皆有日影，在其中顯現出來。所有一切金沙等，一切寶物，每一種都輾轉而現其

影。互相鑒徹，沒有其他的力量，能妨礙它們的現影。菩薩也是這樣，住此三昧時，在自身

每一根毛孔中，皆見到不可說不可說佛刹微塵數那樣多的諸佛。 

P96 何以故。以微妙心，入無邊法界故，入無等差別業果故，入不思議三昧境界故，入不思

議思惟境界故，入一切佛自在境界故，得一切佛所護念故，得一切佛大神變故，得諸如來難

得難知十種力故，入普賢菩薩行圓滿境界故，得一切佛無勞倦神通力故。 

※真自在 

P97 佛子。菩薩摩訶薩雖能於定一念入出，而亦不廢長時在定。亦無所著。雖於境界無所依

住，而亦不捨一切所緣，雖善入剎那際，而為利益一切眾生，現佛神通，無有厭足。雖等入

法界，而不得其邊。雖無所住， 無有處所，而恒趣入一切智道。以變化力，普入無量眾生眾

中，具足莊嚴一切世界，雖離世間顛倒分別，超過一切分別之地，亦不捨於種種諸相。雖能

具足方便善巧，而究竟清淨，雖不分別菩薩諸地，而皆已善入。 

這是真正的自在，在剎那之間就能夠利益一切眾生就像虛空一樣沒有隔礙。 

菩薩雖然具足方便善巧的法門，而究竟是清淨的妙法。菩薩雖然不分別菩薩的諸地，可是能

善入一切諸地，能達到等覺的地位（菩薩地位最高者）。 

P98 佛子。譬如虛空，雖能容受一切諸物，而離有無。菩薩摩訶薩亦復如是。雖普入一切世

間，而離世間想。雖勤度一切眾生，而離眾生想。雖深知一切法，而離諸法想。雖樂見一切

佛，而離諸佛想。雖善入種種三昧，而知一切法自性皆如，無所染著。雖以無邊辯才，演無

盡法句，而心恒住離文字法。雖樂觀察無言說法，而恒示現清淨音聲。雖住一切離言法際，

而恒示現種種色相。雖教化眾生，而知一切法畢竟性空。雖勤修大悲，度脫眾生，而知眾生



17 

 

界無盡無散。雖了達法界常住不變，而以三輪調伏眾生。恒不休息。雖常安住如來所住，而

智慧清淨，心無怖畏，分別演說種種諸法，轉於法輪，常不休息。 

佛子。是為菩薩摩訶薩第九法界自在大三昧善巧智。    

度了一切眾生，而離眾生想，見了一切佛，而離諸佛之想，乃至轉無上法輪，也沒有轉法輪

想，菩薩以無所著的心來發廣大之心，廣大之心成就了利他功德。因此，在法界當中入出無

礙，坐微塵裡轉大法輪。這就是菩薩所修的第九定，法界自在大三昧善巧智。 

 


