
1 

 

20260131 華嚴經卷四十三 十定品第二十七之四 等覺(四) 

南無華嚴教主毗盧遮那如來(三遍) 

開經偈；無上甚深微妙法 百千萬劫難遭遇  我今見聞得受持 願解如來真實義 

第十‧無礙輪三昧 

P108 佛子。云何為菩薩摩訶薩無礙輪三昧。 

佛子。菩薩摩訶薩入此三昧時，住無礙身業，無礙語業，無礙意業。住無礙佛國土。得無礙

成就眾生智。獲無礙調伏眾生智。放無礙光明。現無礙光明網。示無礙廣大變化。轉無礙清

淨法輪。得菩薩無礙自在。 

第十無礙輪大三昧，是整個十定品修學要大成就的三昧。 

無礙有四種層次:第一是身語意三業的無礙。第二是器世間的無礙。第三是眾生世間的無礙。

第四是智正覺無礙。成就此無礙，到哪裡都沒有障礙，對任何眾生都沒有障礙。 

P109 普入諸佛力。普住諸佛智。作佛所作。淨佛所淨。現佛神通。令佛歡喜。行如來行。住

如來道。常得親近無量諸佛。作諸佛事。紹諸佛種。 

這個無礙三昧，就能夠讓菩薩「常得親近無量諸佛。作諸佛事。紹諸佛種。」 

P109 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧已。觀一切智。總觀一切智。別觀一切智。隨順一切智。顯

示一切智。攀緣一切智。見一切智。總見一切智。別見一切智。 

菩薩住在此三昧，能觀察一切的智慧。總括觀察、分別觀察、隨順一切的智慧等等….. 

表示無礙三昧是最終極的三昧，能夠對一切智有總觀、別觀、總觀一切智，知道一切諸佛法

的究竟實相；別觀一切智，知道法的差別相，可以廣度一切眾生。 

P109 於普賢菩薩，廣大願，廣大心，廣大行，廣大所趣，廣大所入，廣大光明，廣大出現，

廣大護念，廣大變化，廣大道。不斷不退。無休無替。無倦無捨。無散無亂。常增進。恒相

續。 

此三昧依著普賢菩薩的廣大願行修習，而成就廣大願行最關鍵因素，在於普賢菩薩的每一個

願行，都附加一段「無有疲厭」，即是此處「不斷不退。無休無替。無倦無捨。無散無亂。常

增進。恒相續」。做任何事情都能夠無有疲厭，這是非常不簡單的事。 

P110 何以故。此菩薩摩訶薩於諸法中，成就大願。發行大乘。入於佛法大方便海。以勝願

力，於諸菩薩所行之行，智慧明照，皆得善巧。具足菩薩神通變化。善能護念一切眾生，如



2 

 

去來今一切諸佛之所護念。於諸眾生恒起大悲。成就如來不變異法。 

所謂「勇猛心易發，長遠心難持」，最近大家都發了大願力，是不是有人會心生猶豫，害怕自

己立下如此大願，作一永恆的承若，似乎看到一個沒有盡頭的未來。所有菩薩都是一開始先

發願，先作一個永恆的承若，接下來在生生世世的接力中，圓滿這無盡的大願。 

P111 佛子。譬如有人，以摩尼寶。置色衣中。其摩尼寶，雖同衣色。不捨自性。菩薩摩訶薩

亦復如是。成就智慧以為心寶。觀一切智。普皆明現。然不捨於菩薩諸行。何以故。 

菩薩發大誓願，無疲無厭。 

P111 菩薩摩訶薩發大誓願。利益一切眾生。度脫一切眾生。承事一切諸佛。嚴淨一切世界。

安慰眾生。深入法海。為淨眾生界。現大自在。給施眾生。普照世間。入於無邊幻化法門。

不退不轉。無疲無厭。 

菩薩發了大願，所以稱為菩薩。佛法裡有三乘行者，即聲聞、圓覺、菩薩。最大的差別就是

終極目標。聲聞圓覺發出離心，目標是離苦得樂，脫離六道輪迴。菩薩選擇菩薩行，不是因

為他被規定。被賦予菩薩這個角色，而是因為菩薩發了大願，「「菩薩摩訶薩發大誓願。利益一

切眾生。度脫一切眾生…..」。以廣度一切眾生為終極目標，所以稱為菩薩。 

P112 佛子。譬如虛空，持眾世界。若成若住，無厭無倦，無羸無朽。無散無壞，無變無異，

無有差別，不捨自性。何以故。虛空自性，法應爾故。 

P112 菩薩摩訶薩亦復如是。立無量大願，度一切眾生，心無厭倦。佛子。譬如涅槃，去來現

在無量眾生，於中滅度，終無厭倦。何以故。一切諸法本性清淨。是謂涅槃。云何於中而有

厭倦。菩薩摩訶薩亦復如是。為欲度脫一切眾生，皆令出離，而現於世。云何而起疲厭之

心。 

P113 佛子。如薩婆若，能令過去未來現在一切菩薩，於諸佛家，已現當生，乃至令成無上菩

提，終不疲厭。何以故。一切智與法界無二故。於一切法，無所著故。菩薩摩訶薩亦復如

是。其心平等，住一切智。云何而有疲厭之心。 

為什麼菩薩心無厭倦呢?當菩薩發起大願之後，心量會擴大到無窮盡的法界，更容易體解如實

之相，更能夠了解世界是無二無別的，心如法界廣無邊，心跟法界已經沒有差別了。 

真正了解平等法界，就不會生起疲厭之心。由此可知，會心生疲厭，是因為智慧不夠，心量

不廣大。 

P113 佛子。此菩薩摩訶薩，有一蓮華。其華廣大，盡十方際。以不可說葉，不可說寶，不可

說香，而為莊嚴。其不可說寶，復各示現種種眾寶。清淨妙好，極善安住。其華常放眾色光



3 

 

明。普照十方一切世界，無所障礙。真金為網，彌覆其上。寶鐸徐搖，出微妙音。其音演暢

一切智法。 

P114 此大蓮華，具足如來清淨莊嚴。一切善根之所生起。吉祥為表。神力所現。有十千阿僧

祇清淨功德。菩薩妙道之所成就。一切智心之所流出。十方佛影，於中顯現。世間瞻仰，猶

如佛塔。眾生見者，無不禮敬。從能了幻正法所生。一切世間，不可為喩。菩薩摩訶薩於此

華上，結跏趺坐。其身大小，與華相稱。 

P115 一切諸佛神力所加。令菩薩身，一一毛孔，各出百萬億那由他不可說佛剎微塵數光明。

一一光明，現百萬億那由他不可說佛剎微塵數摩尼寶。其寶皆名普光明藏。種種色相以為莊

嚴。無量功德之所成就。眾寶及華以為羅網。彌覆其上。散百千億那由他殊勝妙香。無量色

相種種莊嚴。復現不思議寶莊嚴蓋以覆其上。 

P116 一一摩尼寶，悉現百萬億那由他不可說佛剎微塵數樓閣。一一樓閣，現百萬億那由他不

可說佛剎微塵數蓮華藏師子之座。一一師子座，現百萬億那由他不可說佛剎微塵數光明。一

一光明，現百萬億那由他不可說佛剎微塵數色相。一一色相，現百萬億那由他不可說佛剎微

塵數光明輪。一一光明輪，現百萬億那由他不可說佛剎微塵數毗盧遮那摩尼寶華。一一華，

現百萬億那由他不可說佛剎微塵數臺。一一臺，現百萬億那由他不可說佛剎微塵數佛。一一

佛，現百萬億那由他不可說佛剎微塵數神變。一一神變，淨百萬億那由他不可說佛剎微塵數

眾生眾。 

P117 一一眾生眾中，現百萬億那由他不可說佛剎微塵數諸佛自在，一一自在，雨百萬億那由

他不可說佛剎微塵數佛法。一一佛法，有百萬億那由他不可說佛剎微塵數修多羅。一一修多

羅，說百萬億那由他不可說佛剎微塵數法門。一一法門，有百萬億那由他不可說佛剎微塵數

金剛智。所入法輪，差別言辭，各別演說。一一法輪，成熟百萬億那由他不可說佛剎微塵數

眾生界。一一眾生界，有百萬億那由他不可說佛剎微塵數眾生，於佛法中而得調伏。 

P118 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧。示現如是神通境界，無量變化。悉知如幻而不染著。安住

無邊不可說法，自性清淨，法界實相。如來種性無礙際中。無去無來，非先非後。甚深無

底。現量所得。以智自入，不由他悟。心不迷亂，亦無分別。 

P119 為去來今一切諸佛之所稱讚。從諸佛力之所流出。入於一切諸佛境界。體性如實。淨眼

現證。慧眼普見。成就佛眼。為世明燈。行於智眼。所知境界。廣能開示微妙法門。 

成菩提心。趣勝丈夫。於諸境界，無有障礙。入智種性，出生諸智。離世生法，而現受生。

神通變化，方便調伏。如是一切，無非善巧。 

P120 功德解欲，悉皆清淨。最極微妙，具足圓滿。智慧廣大，猶如虛空。善能觀察眾聖境



4 

 

界。信行願力，堅固不動。功德無盡，世所稱歎。於一切佛所觀之藏，大菩提處，一切智

海，集眾妙寶，為大智者。猶如蓮華，自性清淨。眾生見者，皆生歡喜，咸得利益。智光普

照，見無量佛，淨一切法。 

P120 所行寂靜，於諸佛法，究竟無礙。恒以方便，住佛菩提，功德行中，而得出生。具菩薩

智，為菩薩首，一切諸佛共所護念。得佛威神。成佛法身，念力難思，於境一緣而無所緣。

其行廣大，無相無礙，等於法界，無量無邊。所證菩提，猶如虛空。無有邊際，無所縛著。 

P121 於諸世間，普作饒益。一切智海善根所流，悉能通達無量境界，已善成就清淨施法，住

菩薩心。淨菩薩種。能隨順生諸佛菩提。於諸佛法皆得善巧，具微妙行，成堅固力。 

一切諸佛自在威神，眾生難聞，菩薩悉知。入不二門。住無相法。雖復永捨一切諸相。而能

廣說種種諸法。隨諸眾生心樂欲解，悉使調伏。咸令歡喜。 

P122 法界為身，無有分別。智慧境界，不可窮盡。志常勇猛，心恒平等。見一切佛功德邊

際。了一切劫差別次第。 

開示一切法。安住一切剎，嚴淨一切諸佛國土，顯現一切正法光明，演去來今一切佛法。示

諸菩薩所住之處。為世明燈，生諸善根。永離世間，常生佛所。 

P123 得佛智慧。明了第一。一切諸佛。皆共攝受。已入未來諸佛之數。從諸善友而得出生。

所有志求，皆無不果。 

具大威德，住增上意，隨所聽聞，咸能善說。亦為開示聞法善根。住實際輪，於一切法，心

無障礙。不捨諸行，離諸分別。 

P123 於一切法，心無動念。得智慧明，滅諸癡闇。悉能明照一切佛法。不壞諸有，而生其

中。了知一切諸有境界。從本已來，無有動作。身語意業，皆悉無邊。 

P124 雖隨世俗，演說種種無量文字，而恒不壞離文字法。深入佛海。知一切法但有假名。於

諸境界無繫無著。 

菩薩雖然隨著世間的俗諦，演說種種無量的文字，可是常不破壞離開文字的真諦法。能深入

佛的智慧海，而知一切法，只是個假名而已。對於所有一切的境界，無所繫縛，無所執著。 

P124 了一切法，空無所有，所修諸行，從法界生。猶如虛空，無相無形。深入法界，隨順演

說。於一境門，生一切智。 

菩薩明瞭一切法，本來空無所有，所修的諸行，皆從法界所生。猶如虛空，沒有一個相，也

沒有一個形。深入法界，隨順眾生，演說妙法。在一個境界門中，便生一切智慧。 



5 

 

P124 觀十力地，以智修學。智為橋梁，至薩婆若。以智慧眼，見法無礙。善入諸地。知種種

義，一一法門，悉得明了。所有大願，靡不成就。 

菩薩觀察十方諸佛的十力的地位，用智慧來修學一切佛法。以智作為橋樑，到一切智的彼

岸。用智慧眼，能見一切法，而無障礙。善入菩薩的十地，知曉種種的義理。所有每一個法

門，能完全明白瞭解。菩薩所發的大願，願願皆能成就，沒有一願不能成就。 

P125 佛子。菩薩摩訶薩以此開示一切如來無差別性。此是無礙方便之門。此能出生菩薩眾

會。此法唯是三昧境界。此能勇進入薩婆若。此能開顯諸三昧門。此能無礙普入諸剎。此能

調伏一切眾生。此能住於無眾生際。此能開示一切佛法。此於境界皆無所得。 

雖一切時演說開示，而恒遠離妄想分別。 

P126 雖知諸法皆無所作，而能示現一切作業。雖知諸佛無有二相，而能顯示一切諸佛。雖知

無色，而演說諸色。雖知無受，而演說諸受。雖知無想，而演說諸想。雖知無行，而演說諸

行。雖知無識，而演說諸識。恒以法輪開示一切。雖知法無生，而常轉法輪。雖知法無差

別，而說諸差別門。雖知諸法無有生滅，而說一切生滅之相。 

  

P126 雖知諸法無麤無細，而說諸法麤細之相。雖知諸法無上中下，而能宣說最上之法。雖知

諸法不可言說，而能演說清淨言辭。雖知諸法無內無外，而說一切內外諸法。雖知諸法不可

了知，而說種種智慧觀察。雖知諸法無有真實，而說出離真實之道。雖知諸法畢竟無盡，而

能演說盡諸有漏。雖知諸法無違無諍，然亦不無自他差別。雖知諸法畢竟無師，而常尊敬一

切師長。雖知諸法不由他悟，而常尊敬諸善知識。 

P127 雖知法無轉，而轉法輪。雖知法無起，而示諸因緣。雖知諸法無有前際，而廣說過去。

雖知諸法無有後際，而廣說未來。雖知諸法無有中際，而廣說現在。雖知諸法無有作者，而

說諸作業。雖知諸法無有因緣，而說諸集因。雖知諸法無有等比，而說平等不平等道。雖知

諸法無有言說，而決定說三世之法。雖知諸法無有所依，而說依善法而得出離。 

P128 雖知法無身，而廣說法身。雖知三世諸佛無邊，而能演說唯有一佛。雖知法無色，而現

種種色。雖知法無見，而廣說諸見。雖知法無相，而說種種相。雖知諸法無有境界，而廣宣

說智慧境界。雖知諸法無有差別，而說行果種種差別。雖知諸法無有出離，而說清淨諸出離

行。雖知諸法本來常住，而說一切諸流轉法。雖知諸法無有照明，而恒廣說照明之法。 

※大願成就證法，證法成就大願。 

P129 佛子。菩薩摩訶薩入如是大威德三昧智輪。則能證得一切佛法。則能趣入一切佛法。則



6 

 

能成就。則能圓滿。則能積集。則能清淨。則能安住。則能了達。與一切法自性相應。 

發大願會讓我們進入一個良性的循環，發了大願心量擴大，更容易證得真實的平等法界；證

得平等法界，更能夠依體起用，發大誓願，念念都能夠成就大願，圓滿大願，以大願來導

行，以行而圓滿大願，變成一個良性的循環。菩薩摩訶薩的普賢行，就是這樣的境界。 

P130 而此菩薩摩訶薩不作是念。有若干諸菩薩，若干菩薩法，若干菩薩究竟，若干幻究竟，

若干化究竟，若干神通成就，若干智成就，若干思惟，若干證入，若干趣向，若干境界。 

何以故。菩薩三昧，如是體性，如是無邊，如是殊勝故。此三昧種種境界，種種威力，種種

深入。 

P131 入見一切佛平等眼。入積集普賢勝志行。入住那羅延妙智身。入說如來智慧海。入起無

量種自在神變。入生一切佛無盡智門。入住一切佛現前境界。入淨普賢菩薩自在智。入開示

無比普門智。入普知法界一切微細境界。 

入普現法界一切微細境界。入一切殊勝智光明。入一切自在邊際。入一切辯才法門際。入徧

法界智慧身。入成就一切處徧行道。入善住一切差別三昧。入知一切諸佛心。   

P132 佛子。此菩薩摩訶薩住普賢行，念念入百億不可說三昧。然不見普賢菩薩三昧，及佛境

界莊嚴前際。何以故。 

住普賢行，什麼時候可以休息?什麼時候可以退休，這個時候已經看不到前際後際。因為普賢

三昧是超越有限思維，而入不可思議的境界。 

P133 知一切法究竟無盡故。知一切佛剎無邊故。知一切眾生界不思議故。知前際無始故。知

未來無窮故。知現在盡虛空徧法界無邊故。知一切諸佛境界不可思議故。知一切菩薩行無數

故。知一切諸佛辯才所說境界不可說無邊故。知一切幻心所緣法無量故。 

菩薩入無礙輪三昧，知道十種境界。①知道一切法的究竟②知道一切佛刹的究竟。③知道一

切眾生界④知道過去⑤知道未來。⑥知道現在。⑦知道一切諸佛所有的境界⑧知道一切菩薩

所行的菩薩行⑨知道一切諸佛辯才所說的境界⑩知道一切幻心所緣的法。 

P133 佛子。如如意珠。隨有所求，一切皆得。求者無盡，意皆滿足。而珠勢力，終不匱止。

菩薩摩訶薩亦復如是。入此三昧，知心如幻。出生一切諸法境界。周徧無盡，不匱不息。何

以故。菩薩摩訶薩成就普賢無礙行智。觀察無量廣大幻境。猶如影像，無增減故。 

好像如意寶珠，隨順所求者的心意，令其得到所求的一切。求者雖然欲望無盡，可是皆令其

所求意滿足。如意珠的勢力不會匱乏。菩薩也是一樣。入無礙輪三昧知道心是由虛幻而生，

虛幻而滅。由幻心生出一切諸法的境界，周徧而無窮盡，也不缺乏，也不休息。因為菩薩，



7 

 

成就普賢菩薩無礙行和無礙智的緣故。所以能觀察無量廣大的幻境，猶如影一樣，是虛幻不

實。也沒有增加，也沒有減少。 

P134 佛子。譬如凡夫，各別生心。已生現生及以當生，無有邊際，無斷無盡。其心流轉，相

續不絕，不可思議。菩薩摩訶薩亦復如是。入此普幻門三昧，無有邊際，不可測量。何以

故。了達普賢菩薩普幻門無量法故。 

P135 佛子。譬如難陀跋難陀摩那斯龍王，及餘大龍，降雨之時，滴如車軸，無有邊際。雖如

是雨，雲終不盡。此是諸龍無作境界。菩薩摩訶薩亦復如是。住此三昧，入普賢菩薩諸三昧

門。智門。法門。見諸佛門。往諸方門。心自在門。加持門。神變門。神通門。幻化門。諸

法如幻門。不可說不可說諸菩薩充滿門。親近不可說不可說佛剎微塵數如來正覺門。入不可

說不可說廣大幻網門。知不可說不可說差別廣大佛剎門。知不可說不可說有體性無體性世界

門。知不可說不可說眾生想門。知不可說不可說時劫差別門。知不可說不可說世界成壞門。

知不可說不可說覆住仰住諸佛剎門。 

菩薩住在無礙輪三昧時，能入普賢菩薩所修的二十種法門①能入一切三昧法門。②能入一切

智慧法門。③能入一切法的法門。④能見一切諸佛的法門。⑤能往十方的法門。⑥能入心自

在法門等等…… 

P136 於一念中，皆如實知，如是入時，無有邊際。無有窮盡。不疲不厭。不斷不息。無退無

失。於諸法中，不住非處。恒正思惟，不沉不舉。求一切智，常無退捨。為一切佛剎照世明

燈。轉不可說不可說法輪。以妙辯才，諮問如來，無窮盡時。示成佛道，無有邊際。調伏眾

生，恒無廢捨。常勤修習普賢行願，未曾休息。示現無量不可說不可說色相身，無有斷絕。

何以故。譬如然火，隨所有緣，於爾所時，火起不息。 

P137 菩薩摩訶薩亦復如是。觀察眾生界。法界世界，猶如虛空，無有邊際。乃至能於一念之

頃，往不可說不可說佛剎微塵數佛所。一一佛所，入不可說不可說一切智種種差別法。令不

可說不可說眾生界，出家為道，勤修善根，究竟清淨。令不可說不可說菩薩，於普賢行願。

未決定者，而得決定。安住普賢智慧之門。以無量方便，入不可說不可說三世成住壞廣大差

別劫。於不可說不可說成住壞世間差別境界，起於爾所大悲大願。調伏無量一切眾生，悉使

無餘。何以故。此菩薩摩訶薩為欲度脫一切眾生，修普賢行，生普賢智，滿足普賢所有行

願。 

P139 是故諸菩薩，應於如是種類，如是境界，如是威德，如是廣大，如是無量，如是不思

議，如是普照明，如是一切諸佛現前住，如是一切如來所護念，如是成就往昔善根，如是其

心無礙不動三昧之中。勤加修習。離諸熱惱，無有疲厭，心不退轉，立深志樂，勇猛無怯。

順三昧境界。入難思智地，不依文字，不著世間，不取諸法，不起分別，不染著世事，不分



8 

 

別境界。 

P140 於諸法智，但應安住，不應稱量。所謂親近一切智。悟解佛菩提。成就法光明。施與一

切眾生善根。於魔界中。拔出眾生。令其得入佛法境界。令不捨大願，勤觀出道，增廣淨

境，成就諸度。於一切佛，深生信解。常應觀察一切法性。無時暫捨。 

菩薩對於一切法和一切智，要安住在其中，不應該用秤來稱，或用斗來量：法究竟有多少？

智究竟有多少？不可以衡量，不可以生分別心。就是所說親近一切智慧，悟解佛菩提的覺

道，成就法的智慧光明。然後再施給一切眾生，令其善根增長。對於魔界中的眾生，應該拯

救他們出離水深火熱的煩惱海，令入佛法境界。  

P140 應知自身與諸法性，普皆平等。應當明解世間所作。示其如法智慧方便。應常精進，無

有休息。應觀自身，善根鮮少。應勤增長他諸善根。應自修行一切智道。應勤增長菩薩境

界。應樂親近諸善知識。應與同行而共止住。應不分別佛。應不捨離念。應常安住平等法

界。應知一切心識如幻。應知世間諸行如夢。應知諸佛願力出現，猶如影像。應知一切諸廣

大業，猶如變化。應知言語悉皆如響。應觀諸法一切如幻。應知一切生滅之法，皆如音聲。

應知所往一切佛剎，皆無體性。應為請問如來佛法，不生疲倦。應為開悟一切世間，勤加教

誨而不捨離。應為調伏一切眾生，知時說法 , 而不休息。 

P142 佛子。菩薩摩訶薩如是修行普賢之行。如是圓滿菩薩境界。如是通達出離之道。如是受

持三世佛法。如是觀察一切智門。如是思惟不變異法。如是明潔增上志樂。如是信解一切如

來。如是了知佛廣大力。如是決定無所礙心。如是攝受一切眾生。 

菩薩修行普賢行，得到十一個「如是」的境界。 

※諸佛現身證明 

P143 佛子。菩薩摩訶薩入普賢菩薩所住如是大智慧三昧時。十方各有不可說不可說國土。一

一國土，各有不可說不可說佛剎微塵數如來名號。一一名號，各有不可說不可說佛剎微塵數

諸佛，而現其前。 

普賢菩薩進入普賢大智慧三昧時，十方諸佛現前為其授記。菩薩得到諸佛授記和灌頂，一直

不斷的廣度眾生。 

P143 與如來念力，令不忘失如來境界。與一切法究竟慧，令入一切智。與知一切法種種義決

定慧，令受持一切佛法，趣入無礙。與無上佛菩提，令入一切智，開悟法界。與菩薩究竟

慧，令得一切法光明，無諸黑闇。與菩薩不退智，令知時非時善巧方便調伏眾生。與無障礙

菩薩辯才，令悟解無邊法，演說無盡。與神通變化力，令現不可說不可說差別身，無邊色

相，種種不同，開悟眾生。與圓滿言音，令現不可說不可說差別音聲種種言辭，開悟眾生。



9 

 

與不唐捐力，令一切眾生若得見形，若得聞法，皆悉成就，無空過者。 

諸佛示現在這位大菩薩的面前，給他十種智慧之力。①給如來的念力，令他永遠不忘失如來

的境界。②給一切法究竟的智慧。③給一切法種種的義理，決定的智慧④給無上佛菩提覺

道。⑤給菩薩究竟的智慧。⑥給菩薩不退轉的智慧⑦給菩薩無障礙的辯才。⑧給神通變化的

力量開悟一切眾生。⑨給圓滿無礙的音聲，開悟一切眾生。⑩給不唐捐（不捨棄）的力量，

凡是見菩薩相，聞菩薩法，皆成佛道。 

P145 佛子。菩薩摩訶薩如是滿足普賢行故，得如來力，淨出離道，滿一切智。以無礙辯才，

神通變化，究竟調伏一切眾生，具佛威德，淨普賢行，住普賢道。盡未來際，為欲調伏一切

眾生，轉一切佛微妙法輪。何以故。 

P145 佛子。此菩薩摩訶薩成就如是殊勝大願諸菩薩行。則為一切世間法師。則為一切世間法

日。則為一切世間智月。則為一切世間須彌山王。嶷然高出，堅固不動。則為一切世間無涯

智海。則為一切世間正法明燈，普照無邊，相續不斷。為一切眾生開示無邊清淨功德。皆令

安住功德善根。順一切智大願平等。修習普賢廣大之行。常能勸發無量眾生。住不可說不可

說廣大行三昧，現大自在。 

P146 佛子。此菩薩摩訶薩獲如是智，證如是法。於如是法，審住明見。得如是神力，住如是

境界。現如是神變。起如是神通。常安住大悲，常利益眾生，開示眾生安隱正道，建立福智

大光明幢。證不思議解脫。住一切智解脫。到諸佛解脫彼岸。學不思議解脫方便門。已得成

就入法界差別門，無有錯亂。於普賢不可說不可說三昧，遊戲自在。住師子奮迅智，心意無

礙。 

P147 其心恒住十大法藏。何者為十。所謂住憶念一切諸佛。住憶念一切佛法。住調伏一切眾

生大悲。住示現不思議清淨國土智。住深入諸佛境界決定解。住去來現在一切佛平等相菩

提。住無礙無著際。住一切法無相性。住去來現在一切佛平等善根。住去來現在一切如來法

界無差別身語意業先導智。住觀察三世一切諸佛。受生。出家。詣道場。成正覺。轉法輪。

般涅槃。悉入剎那際。 

P148 佛子。此十大法藏廣大無量，不可數，不可稱，不可思，不可說，無窮盡，難忍受。一

切世智，無能稱述。 

P149 佛子。此菩薩摩訶薩。已到普賢諸行彼岸。證清淨法。志力廣大。開示眾生無量善根。

增長菩薩一切勢力。於念念頃，滿足菩薩一切功德。成就菩薩一切諸行。得一切佛陀羅尼

法。受持一切諸佛所說。雖常安住真如實際。而隨一切世俗言說，示現調伏一切眾生。何以

故。菩薩摩訶薩住此三昧，法如是故。 



10 

 

第十無礙輪清淨三昧，已經抵達普賢諸行的彼岸，彼岸就是波蘿蜜圓滿。 

P149 佛子。菩薩摩訶薩以此三昧，得一切佛廣大智。得巧說一切廣大法自在辯才。得一切世

中最為殊勝清淨無畏法。得入一切三昧智。得一切菩薩善巧方便。得一切法光明門。到安慰

一切世間法彼岸。知一切眾生時非時。照十方世界一切處。令一切眾生得勝智。作一切世間

無上師。安住一切諸功德。開示一切眾生清淨三昧。令入最上智。何以故。 

菩薩住此三昧，得到十種境界①得到一切諸佛所有廣大智慧。②得到善巧方便一切廣大佛

法，自在無礙的辯才。③得到一切世間最為殊勝清淨的無畏法。④得到證入一切三昧的智

慧。⑤得到一切菩薩具有善巧方便的法門。⑥得到一切諸法的光明門。⑦得到安慰一切世間

法的彼岸。⑧得知一切眾生時或非時的說法。⑨能照十方世界一切處，令一切眾生，得到殊

勝的智慧。⑩能作一切世間無上的導師。 

P150 菩薩摩訶薩如是修行，則利益眾生。則增長大悲。則親近善知識。則見一切佛。則了一

切法。則詣一切剎。則入一切方。則入一切世。則悟一切法平等性。則知一切佛平等性。則

住一切智平等性。於此法中，作如是業，不作餘業。住未足心。住不散亂心。住專一心。住

勤修心。住決定心。住不變異心。如是思惟。如是作業。如是究竟。 

佛子。菩薩摩訶薩。無異語異作。有如語如作。何以故。 

菩薩所說的話，都是如法；所做的事，都是合法。舉出十個喩來說明。①金剛不壞喩。②真

金妙色喩③日輪光明喩④須彌四峯喩⑤大地能持喩⑥大海含水喩⑦軍將開戰喩⑧輪王護世喩

⑨植種生長喩⑩時雨生種喩。 

P151 譬如金剛，以不可壞而得其名。終無有時離於不壞。菩薩摩訶薩亦復如是。以諸行法而

得其名。終無有時離諸行法。 

好像金剛，因為它堅固，不易破壞，所以叫金剛。菩薩也是這樣，修十度而得菩薩的名字。 

P152 譬如真金，以有妙色而得其名。終無有時離於妙色。菩薩摩訶薩亦復如是。以諸善業。

而得其名。終無有時離諸善業。 

譬如日天子，以光明輪而得其名。終無有時離光明輪。菩薩摩訶薩亦復如是。以智慧光而得

其名。終無有時離智慧光。 

譬如須彌山王，以四寶峯。處於大海。逈然高出而得其名。終無有時捨離四峯。菩薩摩訶薩

亦復如是。以諸善根。處在於世。逈然高出而得其名。終無有時捨離善根。 

譬如大地，以持一切而得其名。終無有時捨離能持。菩薩摩訶薩亦復如是。以度一切而得其

名。終無有時捨離大悲。 



11 

 

P153 譬如大海，以含眾水而得其名。終無有時捨離於水。菩薩摩訶薩亦復如是。以諸大願而

得其名。終不暫捨度眾生願。 

譬如軍將，以能慣習戰闘之法而得其名。終無有時捨離此能。菩薩摩訶薩亦復如是。以能慣

習如是三昧，而得其名。乃至成就一切智智。終無有時捨離此行。 

如轉輪王，馭四天下，常勤守護一切眾生，令無橫死。恒受快樂。菩薩摩訶薩亦復如是。入

如是等諸大三昧，常勤化度一切眾生，乃至令其究竟清淨。 

P154 譬如種子，植之於地，乃至能令莖葉增長。菩薩摩訶薩亦復如是。修普賢行，乃至能令

一切眾生善法增長。 

譬如大雲，於夏暑月，降霔大雨，乃至增長一切種子。菩薩摩訶薩亦復如是。入如是等諸大

三昧。修菩薩行。雨大法雨。乃至能令一切眾生究竟清淨。究竟涅槃。究竟安隱。究竟彼

岸。究竟歡喜。究竟斷疑。為諸眾生究竟福田。令其施業，皆得清淨。令其皆住不退轉道。

令其同得一切智智。令其皆得出離三界。令其皆得究竟之智。令其皆得諸佛如來究竟之法。

置諸眾生一切智處。何以故。 

P156 菩薩摩訶薩成就此法。智慧明了。入法界門。能淨菩薩不可思議無量諸行。所謂能淨諸

智，求一切智故。能淨眾生，使調伏故。能淨剎土，常迴向故。能淨諸法，普了知故。能淨

無畏，無怯弱故。能淨無礙辯，巧演說故。能淨陀羅尼，於一切法得自在故。能淨親近行，

常見一切佛興世故。 

P156 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧，得如是等百千億那由他不可說不可說清淨功德。於如是等

三昧境界得自在故。一切諸佛所加被故。自善根力之所流故。入智慧地大威力故。諸善知識

引導力故。摧伏一切諸魔力故。同分善根淳淨力故。廣大誓願欲樂力故。所種善根成就力

故。超諸世間無盡之福無對力故。 

P157 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧，得十種法，同去來今一切諸佛。何者為十。所謂得諸相好

種種莊嚴。同於諸佛。能放清淨大光明網，同於諸佛。神通變化調伏眾生，同於諸佛。無邊

色身。清淨圓音。同於諸佛。隨眾生業。現淨佛國。同於諸佛。一切眾生。所有語言。皆能

攝持。不忘不失。同於諸佛。無盡辯才。隨眾生心。而轉法輪。令生智慧。同於諸佛。大師

子吼。無所怯畏。以無量法。開悟群生。同於諸佛。於一念頃。以大神通。普入三世。同於

諸佛。普能顯示一切眾生諸佛莊嚴，諸佛威力，諸佛境界，同於諸佛。 

菩薩住此無礙輪三昧，得十種法，就等於跟佛一樣的境界，如同諸佛一樣。 

 



12 

 

※十定總結 

P159 爾時普眼菩薩。白普賢菩薩言。佛子。此菩薩摩訶薩得如是法，同諸如來。何故不名

佛。何故不名十力。何故不名一切智。何故不名一切法中得菩提者。何故不得名為普眼。何

故不名一切境中無礙見者。何故不名覺一切法。何故不名與三世佛無二住者。何故不名住實

際者。何故修行普賢行願猶未休息。何故不能究竟法界捨菩薩道。爾時普賢菩薩告普眼菩薩

言。善哉佛子。如汝所言。若此菩薩摩訶薩同一切佛。以何義故。不名為佛。乃至不能捨菩

薩道。 

普眼菩薩問：「「菩薩所修得之法已經等同諸佛境界，沒有分別。為什麼不直接稱名為佛？ 

為什麼還繼續修普賢行願，不捨菩薩道呢?」菩薩到底什麼時候才能畢業?我實在不明白。 

看完這段大家就能夠知道，到底什麼原因?為什麼菩薩不上位名佛?為什麼永遠都在發大願行

菩薩道?到底差別在哪裡? 

※菩薩與佛之別:無有休息、無有疲厭。 

P160 佛子。此菩薩摩訶薩，已能修習去來今世一切菩薩種種行願，入智境界，則名為佛。於

如來所，修菩薩行，無有休息，說名菩薩。 

兩者差別在哪裡呢? 

P160 如來諸力，皆悉已入，則名十力。雖成十力，行普賢行而無休息，說名菩薩。 

差別在哪裡? 

P160 知一切法而能演說，名一切智。雖能演說一切諸法，於一一法。善巧思惟，未嘗止息，

說名菩薩。 

差別在哪裡? 

P161 知一切法無有二相，是則說名悟一切法。於二不二，一切諸法。差別之道，善巧觀察，

展轉增勝，無有休息，說名菩薩。已能明見普眼境界，說名普眼。雖能證得普眼境界，念念

增長，未曾休息，說名菩薩。於一切法，悉能明照，離諸闇障，名無礙見。常勤憶念無礙見

者，說名菩薩。 

P161 已得諸佛智慧之眼，是則說名覺一切法。觀諸如來正覺智眼，而不放逸，說名菩薩。住

佛所住，與佛無二，說名與佛無二住者。為佛攝受，修諸智慧，說名菩薩。常觀一切世間實

際，是則說名住實際者。雖常觀察諸法實際。而不證入，亦不捨離，說名菩薩。不來不去，

無同無異，此等分別，悉皆永息，是則說名休息願者。廣大修習，圓滿不退，則名未息普賢



13 

 

願者。 

差別在哪裡? 

P162 了知法界無有邊際，一切諸法，一相無相，是則說名究竟法界。捨菩薩道。雖知法界無

有邊際，而知一切種種異相，起大悲心，度諸眾生，盡未來際，無有疲厭，是則說名普賢菩

薩。 

差別在哪裡? 

經由以上四段經文的比照，發現佛與菩薩的差別，有一關鍵句；「「無有疲厭」。 

佛與菩薩是同等位次，但是菩薩與佛最大的差別是「不休息」，「「無有疲厭」。 

由此可知，二者修行皆已功德圓滿，寂滅涅槃可以休息，但是菩薩「不休息」，「「無有疲厭」。 

猶稱菩薩，歸根結底是菩薩自己的選擇；換句話說，不是學校不給菩薩畢業，是菩薩自己不

拿畢業證書，不願意停止一切菩薩願行。 

菩薩為什麼能夠「無有疲厭」? 

如果打從一開始就打定不休息，我就這樣作下去，即使成佛之後依然如是，繼續忙碌，發這

種「無有疲厭」的心，就叫作普賢菩薩。 

P163 佛子。譬如伊羅鉢那象王，住金脇山七寶窟中。其窟周圍，悉以七寶而為欄楯。寶多羅

樹，次第行列。真金羅網，彌覆其上。象身潔白，猶如珂雪。上立金幢，金為瓔珞。寶網覆

鼻。寶鈴垂下。七支成就。六牙具足。端正充滿，見者欣樂。調良善順，心無所逆。 

若天帝釋將欲遊行。爾時象王即知其意。便於寶窟而沒其形。至忉利天釋主之前。以神通力

種種變現。令其身有三十三頭。於一一頭化作七牙。於一一牙化作七池。一一池中，有七蓮

華。一一華中，有七婇女。一時俱奏百千天樂。是時帝釋乘茲寶象。從難勝殿，往詣華園。

芬陀利華，徧滿其中。是時帝釋至華園已，從象而下，入於一切寶莊嚴殿。無量婇女以為侍

從。歌詠伎樂，受諸快樂。爾時象王。復以神通，隱其象形。現作天身。與三十三天，及諸

婇女，於芬陀利華園之內，歡娛戲樂。所現身相，光明衣服，往來進止，語笑觀瞻，皆如彼

天，等無有異。無能分別此象此天。象之與天，更互相似。 

P165 佛子。彼伊羅鉢那象王，於金脇山七寶窟中，無所變化。至於三十三天之上，為欲供養

釋提桓因，化作種種諸可樂物，受天快樂，與天無異。 

P165 佛子。菩薩摩訶薩亦復如是。修習普賢菩薩行願，及諸三昧，以為眾寶莊嚴之具。七菩

提分，為菩薩身。所放光明以之為網。建大法幢。鳴大法鐘。大悲為窟。堅固大願，以為其



14 

 

牙。智慧無畏，猶如師子。法繒繫頂。開示秘密。到諸菩薩行願彼岸。 

為欲安處菩提之座，成一切智，得最正覺。增長普賢廣大行願，不退不息，不斷不捨，大悲

精進，盡未來際，度脫一切苦惱眾生。不捨普賢道。現成最正覺。現不可說不可說成正覺

門。現不可說不可說轉法輪門。現不可說不可說住深心門。於不可說不可說廣大國土，現涅

槃變化門。 

P167 於不可說不可說差別世界，而現受生，修普賢行。現不可說不可說如來，於不可說不可

說廣大國土菩提樹下，成最正覺。不可說不可說菩薩眾，親近圍繞。或於一念頃，修普賢行

而成正覺。或須臾頃，或於一時，或於一日，或於半月，或於一月，或於一年，或無數年，

或於一劫，如是乃至不可說不可說劫，修普賢行。而成正覺。 

P168 復於一切諸佛剎中，而為上首。親近於佛，頂禮供養。請問觀察如幻境界。淨修菩薩無

量諸行，無量諸智，種種神變，種種威德，種種智慧，種種境界，種種神通，種種自在，種

種解脫，種種法明，種種教化調伏之法。 

P168 佛子。菩薩摩訶薩本身不滅。以行願力，於一切處，如是變現。何以故。 

欲以普賢自在神力。調伏一切諸眾生故。令不可說不可說眾生。得清淨故。令其永斷生死輪

故。嚴淨廣大諸世界故。常見一切諸如來故。深入一切佛法流故。憶念三世諸佛種故。憶念

十方一切佛法及法身故。普修一切菩薩諸行使圓滿故。入普賢流，自在能證一切智故。 

※普賢三昧 

P169 佛子。汝應觀此菩薩摩訶薩不捨普賢行，不斷菩薩道，見一切佛，證一切智，自在受用

一切智法。 

如果世界是平等無二，當菩薩也好，當佛也好。當聲聞、圓覺乃至到地獄，當任何的角色並

沒有什麼差別。此時，「「無有疲厭」的菩薩摩訶薩，隨緣自在，扮演任何角色皆得無礙，這就

是普賢三昧。 

P169 如伊羅鉢那象王，不捨象身。往三十三天，為天所乘。受天快樂。作天遊戲。承事天

主。與天婇女而作歡娛。同於諸天，無有差別。 

佛子。菩薩摩訶薩亦復如是。不捨普賢大乘諸行。不退諸願。得佛自在。具一切智。證佛解

脫。無障無礙。成就清淨。於諸國土，無所染著。於佛法中。無所分別。雖知諸法普皆平

等，無有二相，而恒明見一切佛土。雖已等同三世諸佛，而修菩薩行，相續不斷。 

佛子。菩薩摩訶薩安住如是普賢行願廣大之法。當知是人，心得清淨。佛子。此是菩薩摩訶

薩第十無礙輪。大三昧。殊勝心。廣大智。佛子。此是菩薩摩訶薩所住普賢行十大三昧輪。 



15 

 

十大三昧輪，傳達菩薩行一個重要的訊息，就是「無有疲厭」四個字。大願心無有疲厭，廣

度一切眾生「無有疲厭」，行菩薩之事「無有疲厭」，這就是普賢行者。  

普賢三昧有十種不同的相貌，稱為十定，十定圓滿究竟彼岸就是「普賢三昧」。 

明白等覺菩薩的十定法門，在生活當中還要腳踏實地，依著所發的願而行，遇到任何大事都

不忘初心大願，眼、耳、鼻、舌、身、意、末那識、阿賴耶識，在入凡的空間歷練，對境練

心，遇到任何事情，就把自己安住在本心本性上，隨時「入流亡所」，依著大願「念念相續無

有間斷，身語意業無有疲厭。」就這麼行菩薩道下去，最後寂滅現前，達到一如之三眛大

定，真正的發揮大功德、大自在。 

 

 

 


