
1 

 

20260129 華嚴經卷四十 十定品第二十七之二等覺二(第五冊) 

南無華嚴教主毗盧遮那如來(三遍) 

開經偈:無上甚深微妙法 百千萬劫難遭遇  我今見聞得受持 願解如來真實義 

【第三‧次第徧往諸佛國土神通三昧】 

02 佛子。云何為菩薩摩訶薩次第徧往諸佛國土神通三昧。 

佛子。此菩薩摩訶薩，過於東方無數世界。復過爾所世界微塵數世界。於彼諸世界中入此三

昧。或剎那入。或須臾入。或相續入。或日初分時入。或日中分時入。或日後分時入。或夜

初分時入。或夜中分時入。或夜後分時入。或一日入。或五日入。或半月入。或一月入。或

一年入。或百年入。或千年入。或百千年入。或億年入。或百千億年入。或百千那由他億年

入。或一劫入。或百劫入。或百千劫入。或百千那由他億劫入。或無數劫入。或無量劫入。

或無邊劫入。或無等劫入。或不可數劫入。或不可稱劫入。或不可思劫入。或不可量劫入。

或不可說劫入。或不可說不可說劫入。 

次第徧往諸佛國土神通三昧，顧名思義可以遍往諸佛國土，可以到東西南北方各處無量的世

界當中入三昧，也許是剎那、須臾，或者是一直不斷的入三昧。 

04 若久若近，若法若時，種種不同。菩薩於彼不生分別。心無染著。不作二，不作不二。不

作普，不作別。雖離此分別。而以神通方便從三昧起。於一切法不忘不失。至於究竟。譬如

日天子，周行照曜，晝夜不住。日出名晝。日沒名夜。晝亦不生。夜亦不滅。菩薩摩訶薩於

無數世界。入神通三昧。入三昧已。明見爾所無數世界。亦復如是。 

雖然有種種不同的差別，對菩薩來講都是一樣，因為已離分別相。華藏世界的每一個世界都

是佛的願力所莊嚴，菩薩不生分別，到哪裡都是「隨所住處恆安樂」。 

佛子。是為菩薩摩訶薩第三次第徧往諸佛國土神通大三昧善巧智。 

菩薩為何到哪裡都沒有關係，甚至到地獄也沒有問題，就是因為有「次第徧往諸佛國土神通

大三昧善巧智」。 

【第四‧清淨深心行三昧 】 

05 佛子。云何為菩薩摩訶薩清淨深心行三昧。 

佛子。此菩薩摩訶薩知諸佛身數等眾生。見無量佛。過阿僧祇世界微塵數。於彼一一諸如來

所，以一切種種妙香而作供養。以一切種種妙華而作供養。以一切種種蓋。大如阿僧祇佛剎



2 

 

而作供養。以超過一切世界一切上妙莊嚴具而作供養。散一切種種寶而作供養。以一切種種

莊嚴具莊嚴經行處。而作供養。以一切無數上妙摩尼寶藏而作供養。以佛神力所流出過諸天

上味飲食而作供養。一切佛剎種種上妙諸供養具，能以神力普皆攝取而作供養。 

於彼一一諸如來所，恭敬尊重。頭頂禮敬。舉身布施。請問佛法。讚佛平等。稱揚諸佛廣大

功德。入於諸佛所入大悲。得佛平等無礙之力。於一念頃，一切佛所，勤求妙法。然於諸佛

出興於世入般涅槃，如是之相，皆無所得。如散動心，了別所緣。心起不知何所緣起。心滅

不知何所緣滅。此菩薩摩訶薩亦復如是。終不分別如來出世及涅槃相。 

菩薩入三昧，能夠知道佛在哪裡，眾生在哪裡，也知道要如何去，到諸佛土作什麼?第一禮敬

供養佛，第二聽聞佛法。 

p07 佛子。如日中陽燄，不從雲生。不從池生。不處於陸。不住於水。非有非無。非善非

惡。非清非濁。不堪飲漱。不可穢汚。非有體，非無體。非有味，非無味。以因緣故，而現

水相。為識所了。遠望似水，而興水想。近之則無，水想自滅。此菩薩摩訶薩亦復如是。不

得如來出興於世及涅槃相。諸佛有相及以無相，皆是想心之所分別。佛子。此三昧名為清淨

深心行。 

雖然見了這麼多的佛，聽了這麼多的法，但是深知這些現象了不可得，因此稱作清淨深心

行。 

P08 菩薩摩訶薩於此三昧，入已而起，起已不失。譬如有人從睡得寤，憶所夢事。覺時雖無

夢中境界，而能憶念，心不忘失。菩薩摩訶薩亦復如是。 

這個三昧叫做清淨深心行。菩薩對於這種三昧，能入定之後，又能出定。出定之後，對在定

中的境界，心不會忘失。如同作了一個精彩的夢，清洗後，對於夢境能夠清楚憶念，菩薩再

三昧當中，到諸佛剎土頂禮供養，知道這一切都是如夢幻泡影，但夢醒了之後，還是能夠記

得所有夢中之事。 

P08 入於三昧，見佛聞法。從定而起，憶持不忘。而以此法開曉一切道場眾會。莊嚴一切諸

佛國土。無量義趣，悉得明達。一切法門，皆亦清淨。然大智炬。長諸佛種。無畏具足。辯

才不竭。開示演說甚深法藏。是為菩薩摩訶薩第四清淨深心行大三昧善巧智。 

聽過的佛法要憶持不忘，才能夠開演一切佛法。再三昧當中已清淨心，深心聽聞佛法之後都

能夠憶持不忘失，就能夠廣度眾生。這就是菩薩摩訶薩所修的第四定，清淨深心行大三昧，

善巧的智慧。 

 



3 

 

【第五‧知過去莊嚴藏三昧】 

P09 佛子。云何為菩薩摩訶薩知過去莊嚴藏三昧。 

佛子。此菩薩摩訶薩能知過去諸佛出現。所謂劫次第中，諸剎次第。剎次第中，諸劫次第。

劫次第中，諸佛出現次第。佛出現次第中，說法次第。說法次第中，諸心樂次第。心樂次第

中，諸根次第。根次第中，調伏次第。調伏次第中，諸佛壽命次第。壽命次第中，知億那由

他年歲數量次第。 

知過去莊嚴藏的三昧，可知道過去有哪些佛出現，是怎麼修行，怎麼弘法，又有哪一尊佛與

自己有緣，再菩薩行當中佛是如何教導我們。如果沒有入此三昧，我們只認識此生遇見的這

一尊佛，所有過往的經歷忘得一乾二淨，經云；「「憶佛念佛，現前當來，必定見佛」，入此三

昧就可以記得自己所有的過往。 

P10 佛子。此菩薩摩訶薩得如是無邊次第智故。則知過去諸佛。則知過去諸剎。則知過去法

門。則知過去諸劫。則知過去諸法。則知過去諸心。則知過去諸解。則知過去諸眾生。則知

過去諸煩惱。則知過去諸儀式。則知過去諸清淨。 

佛子。此三昧名過去清淨藏。於一念中，能入百劫。能入千劫。能入百千劫。能入百千億那

由他劫。能入無數劫。能入無量劫。能入無邊劫。能入無等劫。能入不可數劫。能入不可稱

劫。能入不可思劫。能入不可量劫。能入不可說劫。能入不可說不可說劫。 

※受十不思議灌頂法 

P11 佛子。彼菩薩摩訶薩入此三昧。不滅現在。不緣過去。佛子。彼菩薩摩訶薩從此三昧

起。於如來所。受十種不可思議灌頂法。亦得。亦清淨。亦成就。亦入亦證。亦滿。亦持。

平等了知。三輪清淨。何等為十。一者辯不違義。二者說法無盡。三者訓詞無失。四者樂說

不斷。五者心無恐畏。六者語必誠實。七者眾生所依。八者救脫三界。九者善根最勝。十者

調御妙法。 

入此三昧得十種不可思議的灌頂法，讓我們清楚知道自己每一生的任務，就像接力賽一樣，

接到這一棒就努力去完成任務。這不可思議的灌頂法，讓我們了解自己過去的努力。 

菩薩在度眾過程中，常會遇到即將往生的親人或朋友，這個時候在亡者臨命終時，可以給亡

者開示引導，輕輕地在他耳邊引導，讓他憶念過去所成就的善根、善業與功德，人在臨命終

時，面對死亡恐懼害怕，心中無法作主，此時，若有親人在身邊提醒他過去修行的善法，可

使臨命終的人得到安寧，相信自己的善業功德力，能引致善業果報，投生善處。 

 



4 

 

P12 佛子。此是十種灌頂法。若菩薩入此三昧，從三昧起，無間則得。如歌羅邏，入胎藏

時。於一念間，識則託生。菩薩摩訶薩亦復如是。從此定起。於如來所，一念則得此十種

法。佛子。是名菩薩摩訶薩第五知過去莊嚴藏大三昧善巧智。 

這就是菩薩摩訶薩所修的第五定，知過去莊嚴藏大三昧善巧智。 

【第六‧智光明藏三昧】 

P13 佛子。云何為菩薩摩訶薩智光明藏三昧。 

佛子。彼菩薩摩訶薩住此三昧。能知未來一切世界，一切劫中，所有諸佛。若已說，若未

說。若已授記，若未授記。種種名號，各各不同。所謂無數名。無量名。無邊名。無等名。

不可數名。不可稱名。不可思名。不可量名。不可說名。當出現於世。當利益眾生。當作法

王。當興佛事。當說福利。當讚善義。當說白分義。當淨治諸惡。當安住功德。當開示第一

義諦。當入灌頂位。當成一切智。彼諸如來修圓滿行。發圓滿願。入圓滿智。有圓滿眾。備

圓滿莊嚴。集圓滿功德。悟圓滿法。得圓滿果。具圓滿相。成圓滿覺。彼諸如來名姓種族。

方便善巧。神通變化。成熟眾生。入般涅槃。如是一切，皆悉了知。 

智光明藏三昧，就是能夠知道未來(宿命通)這一條路走下去，會走到哪裡，終點是什麼。 

P14 此菩薩於一念中，能入一劫，百劫，千劫，百千劫，百千億那由他劫。入閻浮提微塵數

劫。入四天下微塵數劫。入小千世界微塵數劫。入中千世界微塵數劫。入大千世界微塵數

劫。入百佛剎微塵數劫。入百千佛剎微塵數劫。入百千億那由他佛剎微塵數劫。入無數佛剎

微塵數劫。入無量佛剎微塵數劫。入無邊佛剎微塵數劫。入無等佛剎微塵數劫。入不可數佛

剎微塵數劫。入不可稱佛剎微塵數劫。入不可思佛剎微塵數劫。入不可量佛剎微塵數劫。入

不可說佛剎微塵數劫。入不可說不可說佛剎微塵數劫。如是未來一切世界所有劫數，能以智

慧皆悉了知。 

※入十種持門 

P16 以了知故，其心復入十種持門。何者為十。所謂入佛持故，得不可說佛剎微塵數諸佛護

念。入法持故，得十種陀羅尼光明無盡辯才。入行持故，出生圓滿殊勝諸願。入力持故，無

能映蔽，無能摧伏。入智持故，所行佛法無有障礙。入大悲持故，轉於不退清淨法輪。入差

別善巧句持故，轉一切文字輪，淨一切法門地。入師子受生法持故，開法關鑰，出欲淤泥。

入智力持故，修菩薩行，常不休息。入善友力持故，令無邊眾生普得清淨。入無住力持故，

入不可說不可說廣大劫。入法力持故，以無礙方便智，知一切法自性清淨。 

以佛為典範，學習目標，我們的行為就會提升，不會跟眾生一般見識，就會得到佛持、法

持、行持，力持、智持、大悲持、差別善巧句持、獅子受生法持、智力持，善友力持、無住



5 

 

力持、法力持共有十二種的功德，可知努力修行的功不唐捐。 

P18 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧已。善巧住不可說不可說劫。善巧住不可說不可說剎。善巧

知不可說不可說種種眾生。善巧知不可說不可說眾生異相。善巧知不可說不可說同異業報。

善巧知不可說不可說精進諸根，習氣相續差別諸行。善巧知不可說不可說無量染淨，種種思

惟。善巧知不可說不可說法種種義，無量文字，演說言辭。善巧知不可說不可說種種佛出

現，種族時節，現相說法，施為佛事，入般涅槃。善巧知不可說不可說無邊智慧門。善巧知

不可說不可說一切神通，無量變現。 

菩薩住此三昧，遍能於無量劫中平等廣度一切眾生，或許這輩子度不了，可列入未來可度的

計畫，未成佛道先結人緣，以待將來。就像日光普照一樣，對所有眾生都平等度化，只是每

一個人的親疏有別，得度的先後不同而已。 

P19 佛子。譬如日出。世間所有村營城邑，宮殿屋宅，山澤鳥獸，樹林華果，如是一切種種

諸物，有目之人，悉得明見。佛子。日光平等，無有分別。而能令目見種種相。此大三昧，

亦復如是。體性平等，無有分別。能令菩薩知不可說不可說百千億那由他差別之相。 

得十種不空 

P20 佛子。此菩薩摩訶薩如是了知時，令諸眾生得十種不空。何等為十。一者見不空。令諸

眾生生善根故。二者聞不空。令諸眾生得成熟故。三者同住不空。令諸眾生心調伏故。四者

發起不空。令諸眾生如言而作，通達一切諸法義故。五者行不空。令無邊世界皆清淨故。六

者親近不空。於不可說不可說佛剎諸如來所，斷不可說不可說眾生疑故。七者願不空。隨所

念眾生令作勝供養，成就諸願故。八者善巧法不空。皆令得住無礙解脫清淨智故。九者雨法

雨不空。於不可說不可說諸根眾生中，方便開示一切智行，令住佛道故。十者出現不空。現

無邊相，令一切眾生皆蒙照故。 

菩薩在三昧當中，可以如實的了知一切眾生，要如何來成就他的善根?如何來調伏他的心? 

令諸眾生得十種不空，讓他的修行不會白白浪費時間。 

P21 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧，得十種不空時，諸天王眾皆來頂禮。諸龍王眾興大香雲。

諸夜叉王頂禮其足。阿修羅王恭敬供養。迦樓羅王前後圍繞。諸梵天王悉來勸請。緊那羅

王。摩睺羅伽王咸共稱讚。乾闥婆王常來親近。諸人王眾承事供養。 

佛子。是為菩薩摩訶薩第六智光明藏大三昧善巧智。 

菩薩住在此三昧，得到十種不空的時候。天龍八部乃至於一切世間的天人都來頂禮供養 

自己明白佛法後，能廣度一切有情，使其發菩提心，值得天龍護法來供養。 



6 

 

這就是菩薩摩訶薩所修的第六定，智光明藏大三昧善巧智。 

【第七‧了知一切世界佛莊嚴三昧】 

P22 佛子。云何為菩薩摩訶薩了知一切世界佛莊嚴三昧。 

佛子。此三昧何故名了知一切世界佛莊嚴。 

具有「了知一切世界佛莊嚴三昧」，就能夠知道世界的佛有多莊嚴，乃至於世界的淨土有多莊

嚴。 

P22 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧。能次第入東方世界。能次第入南方世界。西方北方，四維

上下，所有世界，悉亦如是，能次第入。 

皆見諸佛出興於世。亦見彼佛一切神力。亦見諸佛所有遊戲。亦見諸佛廣大威德。亦見諸佛

最勝自在。亦見諸佛大師子吼。亦見諸佛所修諸行。亦見諸佛種種莊嚴。亦見諸佛神足變

化。亦見諸佛眾會雲集。眾會清淨。眾會廣大。眾會一相。眾會多相。眾會處所。眾會居

止。眾會成熟。眾會調伏。眾會威德。如是一切悉皆明見。 

亦見眾會其量大小等閻浮提。亦見眾會等四天下。亦見眾會等小千界。亦見眾會等中千界。

亦見眾會量等三千大千世界。亦見眾會充滿百千億那由他佛剎。亦見眾會充滿阿僧祇佛剎。

亦見眾會充滿百佛剎微塵數佛剎。亦見眾會充滿千佛剎微塵數佛剎。亦見眾會充滿百千億那

由他佛剎微塵數佛剎。亦見眾會充滿無數佛剎微塵數佛剎。亦見眾會充滿無量佛剎微塵數佛

剎。亦見眾會充滿無邊佛剎微塵數佛剎。亦見眾會充滿無等佛剎微塵數佛剎。亦見眾會充滿

不可數佛剎微塵數佛剎。亦見眾會充滿不可稱佛剎微塵數佛剎。亦見眾會充滿不可思佛剎微

塵數佛剎。亦見眾會充滿不可量佛剎微塵數佛剎。亦見眾會充滿不可說佛剎微塵數佛剎。亦

見眾會充滿不可說不可說佛剎微塵數佛剎。 

P25 亦見諸佛於彼眾會道場中。示現種種相，種種時，種種國土，種種變化，種種神通，種

種莊嚴，種種自在，種種形量，種種事業。 

菩薩摩訶薩亦見自身往彼眾會。亦自見身在彼說法。亦自見身受持佛語。亦自見身善知緣

起。亦自見身住在虛空。亦自見身住於法身。亦自見身不生染著。亦自見身不住分別。亦自

見身無有疲倦。亦自見身普入諸智。亦自見身普知諸義。亦自見身普入諸地。亦自見身普入

諸趣。亦自見身普知方便。亦自見身普住佛前。亦自見身普入諸力。亦自見身普入真如。亦

自見身普入無諍。亦自見身普入諸法。 

P27 如是見時，不分別國土。不分別眾生。不分別佛。不分別法。不執著身。不執著身業。

不執著心。不執著意。譬如諸法不分別自性。不分別音聲。而自性不捨。名字不滅。菩薩摩



7 

 

訶薩亦復如是。不捨於行。隨世所作。而於此二，無所執著。 

佛子。菩薩摩訶薩見佛無量光色。無量形相。圓滿成就。平等清淨。一一現前，分明證了。

或見佛身種種光明。或見佛身圓光一尋。或見佛身如盛日色。或見佛身微妙光色。或見佛身

作清淨色。或見佛身作黃金色。或見佛身作金剛色。或見佛身作紺青色。或見佛身作無邊

色。或見佛身作大青摩尼寶色。 

P28 或見佛身其量七肘。或見佛身其量八肘。或見佛身其量九肘。或見佛身其量十肘。或見

佛身二十肘量。或見佛身三十肘量。如是乃至一百肘量，一千肘量。或見佛身一俱盧舍量。

或見佛身半由旬量。或見佛身一由旬量。或見佛身十由旬量。或見佛身百由旬量。或見佛身

千由旬量。或見佛身百千由旬量。或見佛身閻浮提量。或見佛身四天下量。或見佛身小千界

量。或見佛身中千界量。或見佛身大千界量。或見佛身百大千世界量。或見佛身千大千世界

量。或見佛身百千大千世界量。或見佛身百千億那由他大千世界量。或見佛身無數大千世界

量。或見佛身無量大千世界量。或見佛身無邊大千世界量。或見佛身無等大千世界量。或見

佛身不可數大千世界量。或見佛身不可稱大千世界量。或見佛身不可思大千世界量。或見佛

身不可量大千世界量。或見佛身不可說大千世界量。或見佛身不可說不可說大千世界量。 

P30 佛子。菩薩如是見諸如來無量色相，無量形狀，無量示現，無量光明，無量光明網。其

光分量，等於法界。於法界中，無所不照。普令發起無上智慧。又見佛身無有染著。無有障

礙。上妙清淨。 

P31 佛子。菩薩如是見於佛身，而如來身不增不減。譬如虛空，於蟲所食芥子孔中，亦不減

小。於無數世界中，亦不增廣。其諸佛身亦復如是。見大之時，亦無所增。見小之時，亦無

所減。佛子。譬如月輪，閻浮提人見其形小，而亦不減。月中住者，見其形大，而亦不增。

菩薩摩訶薩亦復如是。住此三昧。隨其心樂。見諸佛身種種化相。言辭演法。受持不忘。而

如來身。不增不減。佛子。譬如眾生，命終之後，將受生時，不離於心所見清淨。菩薩摩訶

薩亦復如是。不離於此甚深三昧所見清淨。 

十種速疾法 

P32 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧。成就十種速疾法。何者為十。所謂速增諸行圓滿大願。速

以法光照耀世間，速以方便轉於法輪，度脫眾生。速隨眾生業，示現諸佛清淨國土。速以平

等智，趣入十力。速與一切如來同住。速以大慈力，摧破魔軍。速斷眾生疑，令生歡喜。速

隨勝解，示現神變。速以種種妙法言辭，淨諸世間。 

菩薩住在此三昧中，可以成就十種速疾之法，就是速速成佛，任何事情有此三昧加持力，速

得成就。例如修禪定，讓我們生活、工作、學習更有效率。 



8 

 

十種速疾法①速增諸行圓滿大願②速以法光照耀世間③速以方便轉於法輪④速隨眾生業 

⑤速以平等智⑥速與如來同住⑦速以大慈力⑧速斷眾生疑⑨速隨勝解⑩速以種種妙法言辭。  

得十種法印，印一切法 

P33 佛子。此菩薩摩訶薩復得十種法印，印一切法。何等為十。一者同去來今一切諸佛平等

善根。二者同諸如來得無邊際智慧法身。三者同諸如來住不二法。四者同諸如來觀察三世無

量境界。皆悉平等。五者同諸如來。得了達法界無礙境界。六者同諸如來成就十力，所行無

礙。七者同諸如來永絕二行，住無諍法。八者同諸如來教化眾生，恒不止息。九者同諸如來

於智善巧，義善巧中，能善觀察。十者同諸如來與一切佛平等無二。 

與佛法相印稱作「十種法印，印一切法」，這十種法印就是，跟佛陀是同一個鼻孔出氣。 

十種法印、印證一切法。什麼是法印？就是妙法之印璽，證明佛之正法。也是諸祖師互相印

可，心心相傳之法。 

P34 佛子。若菩薩摩訶薩成就此了知一切世界佛莊嚴大三昧善巧方便門。是無師者，不由他

教自入一切佛法故。是丈夫者，能開悟一切眾生故。是清淨者，知心性本淨故。是第一者，

能度脫一切世間故。是安慰者，能開曉一切眾生故。是安住者，未住佛種性者。令得住故。

是真實知者，入一切智門故。是無異想者，所言無二故。是住法藏者，誓願了知一切佛法

故。是能雨法雨者，隨眾生心樂悉令充足故。 

佛子。譬如帝釋，於頂髻中，置摩尼寶。以寶力故，威光轉盛。其釋天王初獲此寶，則得十

法。出過一切三十三天。何等為十。一者色相。二者形體。三者示現。四者眷屬。五者資

具。六者音聲。七者神通。八者自在。九者慧解。十者智用。如是十種，悉過一切三十三

天。 

P36 菩薩摩訶薩亦復如是。初始獲得此三昧時，則得十種廣大智藏。何等為十。一者照耀一

切佛剎智。二者知一切眾生受生智。三者普作三世變化智。四者普入一切佛身智。五者通達

一切佛法智。六者普攝一切淨法智。七者普令一切眾生入法身智。八者現見一切法普眼清淨

智。九者一切自在到於彼岸智。十者安住一切廣大法普盡無餘智。 

 

得十種清淨威德身 

P37 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧。復得十種最清淨威德身。何等為十。一者為照耀不可說不

可說世界故，放不可說不可說光明輪。二者為令世界咸清淨故，放不可說不可說無量色相光

明輪。三者為調伏眾生故，放不可說不可說光明輪。四者為親近一切諸佛故，化作不可說不



9 

 

可說身。五者為承事供養一切諸佛故，雨不可說不可說種種殊妙香華雲。六者為承事供養一

切佛，及調伏一切眾生故，於一一毛孔中，化作不可說不可說種種音樂。七者為成熟眾生

故，現不可說不可說種種無量自在神變。八者為於十方種種名號一切佛所，請問法故，一步

超過不可說不可說世界。九者為令一切眾生見聞之者皆不空故，現不可說不可說種種無量清

淨色相身，無能見頂。十者為與眾生開示無量秘密法故，發不可說不可說音聲語言。 

菩薩住此三昧，得十種最清淨的威德身能夠調伏眾生，現不可思議佛身，有十種威德身就有

十種圓滿，讓眾生見佛。 

P39 佛子。菩薩摩訶薩得此十種最清淨威德身已。能令眾生得十種圓滿。何等為十。一者能

令眾生得見於佛。二者能令眾生深信於佛。三者能令眾生聽聞於法。四者能令眾生知有佛世

界。五者能令眾生見佛神變。六者能令眾生念所集業。七者能令眾生定心圓滿。八者能令眾

生入佛清淨。九者能令眾生發菩提心。十者能令眾生圓滿佛智。 

得十種圓滿 

P40 佛子。菩薩摩訶薩令眾生得十種圓滿已。復為眾生作十種佛事。何等為十。所謂以音聲

作佛事，為成熟眾生故。以色形作佛事，為調伏眾生故。以憶念作佛事，為清淨眾生故。以

震動世界作佛事，為令眾生離惡趣故。以方便覺悟作佛事，為令眾生不失念故。以夢中現相

作佛事，為令眾生恒正念故。以放大光明作佛事，為普攝取諸眾生故。以修菩薩行作佛事，

為令眾生住勝願故。以成正等覺作佛事，為令眾生知幻法故。以轉妙法輪作佛事，為眾說法

不失時故。以現住壽命作佛事，為調伏一切眾生故。以示般涅槃作佛事，知諸眾生起疲厭

故。 

度眾生要講求效率提升發心的品質，有三昧的加持力，無論是自利或者利他之行，能在此生

圓滿。 

菩薩令一切眾生得到這十種圓滿之後，又為一切眾生做十二種佛事。 

①菩薩用音聲、色形、憶念、震動世界、善巧方便覺悟眾生、在夢中示現諸相、放大光明、

修菩薩行、成佛、轉妙法輪、現住壽命、示入般涅槃來做佛事。 

P42 佛子。是為菩薩摩訶薩第七了知一切世界佛莊嚴大三昧善巧智。 

這就是菩薩所修第七定——了知一切世界佛莊嚴大三昧善巧智。 

接續第八、第九定在十定品三 


