
1 

 

20260124 華嚴經卷四十 十定品第二十七之一等覺(一) 

南無華嚴教主毗盧遮那如來(三遍) 

開經偈 

無上甚深微妙法 百千萬劫難遭遇  我今見聞得受持 願解如來真實義 

華嚴七會，會主是毗盧遮那如來，法門是等覺、妙覺。說法地點在普光明殿。 

此會共有十一品經，前六品是等覺的因圓法門，有十定品，十通品，十忍品，阿僧祈品，壽

量品，菩薩住處品；後五品討論妙覺的果滿法門，妙覺就是佛的境界。有佛不思議法品，十

身相海品，隨好光明品，普賢行願品，如來出現品。一個是因，一個是果，因圓果滿成就無

上的妙覺。 

華嚴經有三十九品，現在所講的十定品，是第二十七品。什麼是定？簡言之，就是不動心，

心境合一，所謂「內無心，外無境」。無心無境，就是定。也就是「眼觀形色內無有，耳聽塵

事心不知。」到了「那伽常在定，無有不定時。」這種程度時，那是多麼的自在，什麼煩惱

也沒有了。這時候，「一念不生全體現」，本有的佛性便現出來，如果「六根忽動被雲遮」。眼

根見到色塵，則向心王報告：是紅、黃、藍、白、黑諸色，分別識就露出來了。這時，無明

就把真心遮蓋，在自性上就有了累贅。好像萬裏無雲的晴天，忽然來了一塊烏雲，將太陽光

遮住，而失去太陽光一樣的道理。 

這一品是講十種定的道理：①普光明三昧②妙光明三昧③次第遍往諸佛國土神通三昧④清淨

深心行三昧⑤知過去莊嚴藏三昧⑥智光明藏三昧⑦了知一切世間佛莊嚴三昧⑧一切眾生差別

身三昧⑨法界自在三昧⑩無礙輪三昧。 

以下是經文重點； 

(一)、十定品以菩賢三昧，無礙自在無邊大用而為宗趣， 

主要的就是學習普賢三昧，以成就無礙自在的無邊大用。 

普賢三昧是什麼? 

在第一會時，普賢菩薩就入了普賢三昧，入了這個境界以後，可以看到整個華藏世界清楚的



2 

 

樣貌，可知修學普賢三昧，能探索不可思議的世界與境界。 

(二)、世尊成正覺入三昧，微塵數菩薩圍繞 

P542 爾時世尊在摩竭提國阿蘭若法菩提場中。始成正覺。於普光明殿。入剎那際諸佛三昧。

以一切智自神通力，現如來身。清淨無礙。無所依止，無有攀緣。住奢摩他，最極寂靜。具

大威德。無所染著。能令見者，悉得開悟。隨宜出興，不失於時。恒住一相，所謂無相。 

佛陀在菩提樹下成正覺，在普光明殿入剎那際諸佛三昧。 

P543 與十佛剎微塵數菩薩摩訶薩俱。靡不皆入灌頂之位。具菩薩行。等於法界。無量無邊。

獲諸菩薩普見三昧。大悲安隱一切眾生。神通自在，同於如來。智慧深入，演真實義。具一

切智，降伏眾魔。雖入世間，心恒寂靜。住於菩薩無住解脫。 

如來身邊也有菩薩眷屬，這十佛剎微塵數菩薩摩訶薩，他們都是證得灌頂之位的大菩薩，都

具足菩薩行。  

P543 其名曰。金剛慧菩薩。無等慧菩薩。義語慧菩薩。最勝慧菩薩。常捨慧菩薩。那伽慧菩

薩。成就慧菩薩。調順慧菩薩。大力慧菩薩。難思慧菩薩。無礙慧菩薩。增上慧菩薩。普供

慧菩薩。如理慧菩薩。善巧慧菩薩。法自在慧菩薩。法慧菩薩。寂靜慧菩薩。虛空慧菩薩。

一相慧菩薩。善慧菩薩。如幻慧菩薩。廣大慧菩薩。勢力慧菩薩。世間慧菩薩。佛地慧菩

薩。真實慧菩薩。尊勝慧菩薩。智光慧菩薩。無邊慧菩薩。 

在十佛剎微塵數那樣多的大菩薩中，舉出百位菩薩作為代表，前三十位慧字輩大菩薩的名

號。同名為慧者，表示智慧是純粹的。以下七十位菩薩，分別為名，表示雜德的意思。 

念莊嚴菩薩。達空際菩薩。性莊嚴菩薩。甚深境菩薩。善解處非處菩薩。大光明菩薩。常光

明菩薩。了佛種菩薩。心王菩薩。一行菩薩。常現神通菩薩。智慧芽菩薩。功德處菩薩。法

燈菩薩。照世菩薩。持世菩薩。最安隱菩薩。最上菩薩。無上菩薩。無比菩薩。超倫菩薩。

無礙行菩薩。光明燄菩薩。月光菩薩。一塵菩薩。堅固行菩薩。霔法雨菩薩。最勝幢菩薩。

普莊嚴菩薩。智眼菩薩。法眼菩薩。慧雲菩薩。總持王菩薩。無住願菩薩。智藏菩薩。心王

菩薩。內覺慧菩薩。住佛智菩薩。陀羅尼勇健力菩薩。持地力菩薩。妙月菩薩。須彌頂菩

薩。寶頂菩薩。普光照菩薩。威德王菩薩。智慧輪菩薩。大威德菩薩。大龍相菩薩。質直行



3 

 

菩薩。不退轉菩薩。持法幢菩薩。無忘失菩薩。攝諸趣菩薩。不思議決定慧菩薩。遊戲無邊

智菩薩。無盡妙法藏菩薩。智日菩薩。法日菩薩。智藏菩薩。智澤菩薩。普見菩薩。不空見

菩薩。金剛踊菩薩。金剛智菩薩。金剛燄菩薩。金剛慧菩薩。普眼菩薩。佛日菩薩。持佛金

剛秘密義菩薩。普眼境界智莊嚴菩薩。 

如是等菩薩摩訶薩，十佛剎微塵數。往昔皆與毗盧遮那如來，同修菩薩諸善根行。 

這些菩薩他們都是在往昔修菩薩行時的菩薩善友，都是佛的眷屬，都是和毗盧遮那如來家族

的法親眷屬，所以我們也在十佛剎微塵數菩薩的行列當中。 

(三)、普眼菩薩請問「菩賢三昧」: 

P547 爾時、普眼菩薩摩訶薩，承佛神力，從座而起。偏袒右肩。右膝著地。合掌白佛言。世

尊。我於如來應正等覺，欲有所問，願垂哀許。佛言。普眼。恣汝所問，當為汝說，令汝心

喜。普眼菩薩言。世尊。普賢菩薩，及住普賢所有行願諸菩薩眾，成就幾何三昧解脫。而於

菩薩諸大三昧，或入或出，或時安住。以於菩薩不可思議廣大三昧，善入出故。能於一切三

昧自在神通變化。無有休息。佛言。善哉。普眼。汝為利益去來現在諸菩薩眾，而問斯義。 

普眼菩薩向佛說：「今有不明白的問題，想請問於佛，希望佛陀允許我問關於如來境界的問

題」 

佛言：「普眼！你想問什麼問題，都可以的。我願意為你解說，令你得到滿意的答案，令你心

生大歡喜。」 

普眼菩薩問：「世尊！普賢菩薩的三昧境界到底是如何? 

P548 普眼。普賢菩薩，今現在此。已能成就不可思議自在神通。出過一切諸菩薩上。難可值

遇。從於無量菩薩行生。菩薩大願，悉已清淨。所行之行，皆無退轉。無量波羅蜜門，無礙

陀羅尼門，無盡辯才門，皆悉已得清淨。無礙大悲利益一切眾生。以本願力，盡未來際，而

無厭倦。汝應請彼。彼當為汝說其三昧自在解脫。 

佛言：「善哉！普眼！如今普賢菩薩就在此，你應請法於普賢菩薩，請他親自說明。 

P549 爾時，會中諸菩薩眾，聞普賢名。即時獲得不可思議無量三昧。其心無礙，寂然不動。



4 

 

智慧廣大，難可測量。境界甚深，無能與等。現前悉見無數諸佛。得如來力。同如來性。去

來現在，靡不明照。所有福德，不可窮盡。一切神通，皆已具足。 

這個時候，華嚴法會中，所有一切菩薩，聽聞普賢菩薩的名號，當下就證得不可思議無量三

昧。所有的菩薩，都見到無數諸佛現在自己的面前，得到佛的神通力和佛的法性，合而為

一。 

P550 其諸菩薩，於普賢所，心生尊重，渴仰欲見。悉於眾會，周遍觀察，而竟不覩，亦不見

其所坐之座。此由如來威力所持。亦是普賢神通自在使其然耳。 

普賢菩薩的名號如雷貫耳，大眾皆生恭敬的心，很想見普賢，結果發生一件很奇妙的事情，

大眾在法會中不見普賢菩薩，也不見普賢菩薩的座騎。甚至他的蓮花座位也找不到。 

P550 爾時。普眼菩薩白佛言。世尊。普賢菩薩，今何所在。佛言。普眼。普賢菩薩，今現在

此道場眾會，親近我住。初無動移。是時普眼及諸菩薩，復更觀察道場眾會，周遍求覓。白

佛言。世尊。我等今者，猶未得見普賢菩薩其身及座。 

普眼菩薩問佛：「世尊！普賢菩薩不就在現場嗎？普賢菩薩在哪裡?怎麼沒看到?」 

佛對普眼菩薩說：「普眼！普賢菩薩就在這法會中，座位離我很近，聽我說法。從一開始時，

就沒有移動。」 

普眼菩薩一直找，還是找不到，就說；我真的找不到，到底是怎麼回事? 

(四)、普賢菩薩入獅子奮汛定，是故眾不能見 

P551 佛言。如是。善男子。汝等何故而不得見。 

佛說：「普眼！是這樣子。各位善男子！你們大家為什麼看不見普賢菩薩呢？」 

善男子。普賢菩薩住處甚深，不可說故。普賢菩薩獲無邊智慧門。入師子奮迅定。得無上自

在用。入清淨無礙際。生如來十種力。以法界藏為身。一切如來共所護念。於一念頃，悉能

證入三世諸佛無差別智。是故汝等不能見耳。 

佛言：「各位善男子！因為普賢菩薩的三昧境界，是甚深不可說的緣故。他入師子奮迅的三昧

定，是佛的三昧境界。所以沒有達到這個水平程度的，就無法了解普賢菩薩的境界。 



5 

 

(五)、普眼菩薩入三昧，求見普賢亦不得； 

P552 爾時普眼菩薩，聞如來說普賢菩薩清淨功德，得十千阿僧祇三昧。以三昧力，復遍觀

察。渴仰欲見普賢菩薩，亦不能覩。其餘一切諸菩薩眾俱亦不見。時普眼菩薩從三昧起。白

佛言。世尊。我已入十千阿僧祇三昧，求見普賢，而竟不得。不見其身及身業，語及語業，

意及意業。座及住處，悉皆不見。佛言。如是如是。善男子。當知皆以普賢菩薩住不思議解

脫之力。 

當普眼菩薩聽到佛說普賢菩薩的清淨功德之後，即證得到十千阿僧祇那樣多的三昧， 

如果普賢菩薩的三昧境界太高，沒有同一種三昧，便無法得見普賢，如今普眼菩薩應該見得

到了。 

普眼菩薩從定中出，便對佛說：「世尊！我已經入十千阿僧祇三昧，想求見普賢菩薩，而究竟

不得見，為什麼? 

佛說：「普眼！你是看不見的！你是看不見的！善男子！因為普賢菩薩不著於相，無相可見，

無境可取。應當知道，此皆因為普賢菩薩住在不可思議解脫之力的緣故。」 

(六)、見普賢菩薩之秘方:與普賢同一行願。 

P552 普眼。於汝意云何。頗有人能說幻術文字中種種幻相所住處不。答言。不也。佛言。普

眼。幻中幻相，尚不可說。何況普賢菩薩秘密身境界，秘密語境界，秘密意境界，而於其中

能入能見。何以故。普賢菩薩境界甚深，不可思議。無有量已過量。舉要言之，普賢菩薩以

金剛慧，普入法界。於一切世界，無所行，無所住。知一切眾生身皆即非身。無去無來。得

無斷盡，無差別。自在神通。無依無作。無有動轉。至於法界究竟邊際。善男子。若有得見

普賢菩薩。若得承事。若得聞名。若有思惟。若有憶念。若生信解。若勤觀察。若始趣向。

若正求覓。若興誓願，相續不絕。皆獲利益，無空過者。 

得見普賢的秘密身語意境界，必須使用特殊的方法，怎樣的特殊方法呢? 

佛言：「普眼！在你的意念中是怎樣呢？是否有人能解說幻術文字中的種種幻相所住處否？」

普眼菩薩回答：「世尊！這是不能解釋的。」 



6 

 

佛又言：「普眼！幻術師所變化的幻相，尚且不可以說明白，何況普賢菩薩秘密身的境界，是

變化無窮的。他能一身變為無量身，無量身還歸一身。一身無所現，無量身亦無所現。他的

法身遍一切處，而不在一切處；不在一切處，又遍一切處。 

佛對普眼菩薩說：「善男子！假設有眾生，因有大因緣，而得見普賢菩薩，或者承事供養，或

者聞到其名號，或者思惟普賢大行，或者憶念普賢大願，或者生信解心。或者勤於觀察普賢

菩薩過去所發什麼大願？所修什麼大行？或者趣向普賢菩薩所修的行門，或者正在尋覓普賢

菩薩的時候，或者發大誓願，學習普賢菩薩十大願王，如果如此修持相續不絕的話，就可以

得到普賢菩薩的加持力，得到無量的功德。 

(七)、楞嚴經普賢耳識圓通之普賢行願； 

普賢菩薩:我用心聞，分別眾生，所有知見，若於他方，恆沙界外，有一眾生，心中發明賢行

者，我於爾時，乘六牙白象，分身百千，皆至其處。縱筆障深，未得見我，我與其人，暗中

摸頂，擁護安慰，令其成就。 

在楞嚴經二十五圓通裡，普賢菩薩講述他的願行；凡是發普賢行願者，要行普賢行者，普賢

菩薩就會乘著六牙白象，分身百千億暗中護持彼人，令其成就。 

P554 爾時，普眼及一切菩薩眾，於普賢菩薩，心生渴仰，願得瞻覲。作如是言。南無一切諸

佛。南無普賢菩薩。如是三稱，頭頂禮敬。 

原來要見普賢菩薩，不需要大費周章，只要頂禮普賢即稱念普賢菩薩名號，跟普賢菩薩發同

樣的願，起同樣的心，即可得見。 

(八)、禮敬普賢殷勤求請，觀想菩賢身現在其前，得見普賢。 

P554 爾時佛告普眼菩薩，及諸眾會言。諸佛子。汝等宜更禮敬普賢，殷勤求請。又應專至。

觀察十方。想普賢身，現在其前。如是思惟，周遍法界。深心信解。厭離一切。誓與普賢。

同一行願。入於不二真實之法。其身普現一切世間。悉知眾生諸根差別。遍一切處，集普賢

道。若能發起如是大願。則當得見普賢菩薩。 

佛，教導大眾如何得見普賢菩薩；第一對菩薩要心生禮敬之心。第二觀想普賢身現在其前。 



7 

 

依此二法便能得見普賢菩薩。平常我們禮佛也要如此。 

普眼聽到佛陀這樣說，開始求請得見普賢菩薩。 

(九)、普賢菩薩現身 

P555 爾時，普賢菩薩，即以解脫神通之力，如其所應，為現色身。令彼一切諸菩薩眾，皆見

普賢親近如來。於此一切菩薩眾中，坐蓮華座。亦見於餘一切世界一切佛所，從彼次第相續

而來。亦見在彼一切佛所，演說一切諸菩薩行。開示一切智智之道。闡明一切菩薩神通。分

別一切菩薩威德。示現一切三世諸佛。 

此時，所有的菩薩都見到普賢菩薩就坐在佛的身邊。 

P556 是時普眼菩薩，及一切菩薩眾，見此神變，其心踊躍，生大歡喜。莫不頂禮普賢菩薩。

心生尊重。如見十方一切諸佛。是時以佛大威神力，及諸菩薩信解之力，普賢菩薩本願力

故。自然而雨十千種雲。所謂種種華雲。種種鬘雲。種種香雲。種種末香雲。種種蓋雲。種

種衣雲。種種嚴具雲。種種珍寶雲。種種燒香雲。種種繒綵雲。不可說世界六種震動。奏天

音樂。其聲遠聞。不可說世界，放大光明。其光普照不可說世界。令三惡趣，悉得除滅。嚴

淨不可說世界。令不可說菩薩入普賢行。不可說菩薩成普賢行。不可說菩薩於普賢行願。悉

得圓滿。成阿耨多羅三藐三菩提。 

佛陀此時加持現瑞，第一雨種種雲，第二大地六種震動，第三 放大光明。凡事照到光明的三

惡道，痛苦都止息了，如此則能領受普賢菩薩即將演說的法門。 

P558 爾時普眼菩薩白佛言。世尊。普賢菩薩，是住大威德者。住無等者。住無過者。住不退

者。住平等者。住不壞者。住一切差別法者。住一切無差別法者。住一切眾生善巧心所住

者。住一切法自在解脫三昧者。佛言。如是如是。普眼。如汝所說。普賢菩薩有阿僧祇清淨

功德。所謂無等莊嚴功德。無量寶功德。不思議海功德。無量相功德。無邊雲功德。無邊際

不可稱讚功德。無盡法功德。不可說功德。一切佛功德。稱揚讚歎不可盡功德。 

此時，普眼菩薩便對佛說：「世尊！普賢菩薩是住在十種境界上。 

佛說：「是這樣！是這樣。普眼！就像你所說一樣。普賢菩薩有阿僧祇那樣多的清淨功德。  



8 

 

P559 爾時如來告普賢菩薩言。普賢。汝應為普眼及此會中諸菩薩眾說十大三昧。令得善入成

滿普賢所有行願。諸菩薩摩訶薩說此十大三昧故。令過去菩薩已得出離。現在菩薩今得出

離。未來菩薩當得出離。 

何者為十。一者普光大三昧。二者妙光大三昧。三者次第遍往諸佛國土大三昧。四者清淨深

心行大三昧。五者知過去莊嚴藏大三昧。六者智光明藏大三昧。七者了知一切世界佛莊嚴大

三昧。八者眾生差別身大三昧。九者法界自在大三昧。十者無礙輪大三昧。 

此十大三昧，諸大菩薩，乃能善入。去來現在一切諸佛，已說，當說，現說。 

宣說此十種大三昧，為使大眾明白，佛的一切智，就是從甚深禪定中所生起的智慧。然而，

普賢菩薩的三昧境界如此高深，我們也能夠成就嗎? 

P561 若諸菩薩愛樂尊重，修習不懈。則得成就。如是之人，則名為佛。則名如來。亦則名為

得十力人。亦名導師。亦名大導師。亦名一切智。亦名一切見。亦名住無礙。亦名達諸境。

亦名一切法自在。 

很多人一聽到禪定就很緊張、很害怕腿痠、腿麻、腿痛，也怕自己定不下來，佛陀此刻特別

強調，如果好樂，尊重此三昧，認真修習不懈怠，則得成就十定的功德。 

P561 此菩薩普入一切世界，而於世界無所著。普入一切眾生界，而於眾生無所取。普入一切

身，而於身無所礙。普入一切法界，而知法界無有邊。親近三世一切佛。明見一切諸佛法。

巧說一切文字。了達一切假名。成就一切菩薩清淨道。安住一切菩薩差別行。於一念中，普

得一切三世智。普知一切三世法。普說一切諸佛教。普轉一切不退輪。於去來現在一一世，

普證一切菩提道。於此一一菩提中，普了一切佛所說。 

此是諸菩薩法相門。是諸菩薩智覺門。是一切種智無勝幢門。是普賢菩薩諸行願門。是猛利

神通誓願門。是一切總持辯才門。是三世諸法差別門。是一切諸佛示現門。是以薩婆若安立

一切眾生門。是以佛神力嚴淨一切世界門。 

(十)、入此三昧，得法界力，虛空行，法王位。 

P563 若菩薩入此三昧，得法界力，無有窮盡，得虛空行，無有障礙。得法王位，無量自在。

譬如世間，灌頂受職。得無邊智，一切通達。得廣大力，十種圓滿。成無諍心。入寂滅際。



9 

 

大悲無畏，猶如師子。為智慧丈夫。然正法明燈。一切功德，歎不可盡。聲聞獨覺，莫能思

議。得法界智，住無動際，而能隨俗種種開演。住於無相，善入法相。得自性清淨藏。生如

來清淨家。善開種種差別法門，而以智慧了無所有。善知於時，常行法施開悟一切。名為智

者。普攝眾生，悉令清淨。以方便智，示成佛道。而常修行菩薩之行，無有斷盡。入一切智

方便境界。示現種種廣大神通。是故普賢，汝今應當分別廣說一切菩薩十大三昧。今此眾

會，咸皆願聞。 

菩薩摩訶薩再等覺位入此三昧，能夠得到法界力、虛空行、法王位等等無量的自在，則無往

不利，無有障礙。透過自己精進持之以恆的用功，能夠啟發本具有的無量神通，無量三昧，

在這三昧當中所依據的三昧力，是我們的智慧。 

因此，請普賢菩薩為大眾廣說，如果其中有一人聞法發心，修習此十大三昧，便成就一未來

佛的出世因緣。 

P565 爾時。普賢菩薩承如來旨，觀普眼等諸菩薩眾，而告之言。 

【第一‧普光明三昧】 

佛子。云何為菩薩摩訶薩普光明三昧。 

佛子。此菩薩摩訶薩有十種無盡法。何者為十。所謂諸佛出現智無盡。眾生變化智無盡。世

界如影智無盡。深入法界智無盡。善攝菩薩智無盡。菩薩不退智無盡。善觀一切法義智無

盡。善持心力智無盡。住廣大菩提心智無盡。住一切佛法一切智願力智無盡。 

首先修學的菩薩有十種無盡法，這十種無盡法就是指無盡的智慧。 

P566 佛子。是名菩薩摩訶薩十種無盡法。 

佛子。此菩薩摩訶薩發十種無邊心。何等為十。所謂發度脫一切眾生無邊心。發承事一切諸

佛無邊心。發供養一切諸佛無邊心。發普見一切諸佛無邊心。發受持一切佛法不忘失無邊

心。發示現一切佛無量神變無邊心。發為得佛力故，不捨一切菩提行無邊心。發普入一切智

微細境界，說一切佛法無邊心。發普入佛不思議廣大境界無邊心。發於佛辯才起深志樂，領

受諸佛法無邊心。發示現種種自在身，入一切如來道場眾會無邊心。是為十。 



10 

 

其次，菩薩摩訶薩還要發十種無邊心；①發度脫一切眾生的無邊心。②發承事一切諸佛的無

邊心等等。四弘誓願的「無邊」即是此處的「無邊心」。四弘誓願是具備入此三昧的基本條件 

※十種入三昧的差別智 

P567 佛子。此菩薩摩訶薩有十種入三昧差別智。何者為十。所謂東方入定，西方起。西方入

定，東方起。南方入定，北方起。北方入定，南方起。東北方入定，西南方起。西南方入

定，東北方起。西北方入定，東南方起。東南方入定，西北方起。下方入定，上方起。上方

入定，下方起。是為十。 

十種無邊心發了以後，就可以入三昧差別智。有什麼特色?就是自在，東方入定西方起，西方

入定東方起，南西北方四維上下，都可以自在的入定出定。 

※大三昧善巧智，入定出定，無所錯亂。 

P568 佛子。此菩薩摩訶薩有十種入大三昧善巧智。何者為十。佛子。菩薩摩訶薩以三千大千

世界為一蓮華。現身遍此蓮華之上，結跏趺坐。身中復現三千大千世界。其中有百億四天

下。一一四天下，現百億身。一一身。入百億百億三千大千世界。於彼世界一一四天下，現

百億百億菩薩修行。一一菩薩修行，生百億百億決定解。一一決定解，令百億百億根性圓

滿。一一根性，成百億百億菩薩法不退業。然所現身，非一非多，入定出定，無所錯亂。 

再行菩薩道的過程中，能夠入此大三昧善巧智，讓所有的眾生看到菩薩現身在蓮花之上，乃

至於現百億身，入百億的菩薩身，就能夠度百億的眾生。這些百億的菩薩現身就是所謂的分

身千百億。 

P569 佛子。如羅睺阿修羅王，本身長七百由旬。化形長十六萬八千由旬。於大海中，出其半

身，與須彌山而正齊等。佛子。彼阿修羅王，雖化其身，長十六萬八千由旬。然亦不壞本身

之相。諸蘊界處，悉皆如本。心不錯亂。不於變化身而作他想，於其本身生非己想。本受生

身，恒受諸樂。化身常現種種自在神通威力。 

佛子。阿修羅王有貪恚癡，具足憍慢。尚能如是變現其身。何況菩薩摩訶薩，能深了達心法

如幻。一切世間皆悉如夢。一切諸佛出興於世，皆如影像。一切世界猶如變化。言語音聲悉

皆如響。見如實法。以如實法而為其身。知一切法本性清淨。了知身心無有實體。其身普住



11 

 

無量境界。以佛智慧廣大光明，淨修一切菩提之行。 

※住此三昧，超過世間無能惑亂 

P571 佛子。菩薩摩訶薩住此三昧，超過世間。遠離世間。無能惑亂。無能映奪。佛子。譬如

比丘觀察內身。住不淨觀。審見其身皆是不淨。菩薩摩訶薩亦復如是。住此三昧，觀察法

身。見諸世間，普入其身。於中明見，一切世間及世間法。於諸世間及世間法，皆無所著。 

佛子。是名菩薩摩訶薩。第一普光明大三昧善巧智。 

這就是菩薩摩訶薩所修的第一定，普光明大三昧，善巧的智慧。 

【第二‧妙光明三昧】 

前面的普光明大三昧，使菩薩自在的東方入定西方出定，現在這妙光明三昧更為厲害。 

P572 佛子。云何為菩薩摩訶薩妙光明三昧。 

佛子。此菩薩摩訶薩，能入三千大千世界微塵數三千大千世界。於一一世界，現三千大千世

界微塵數身。一一身，放三千大千世界微塵數光。一一光，現三千大千世界微塵數色。一一

色，照三千大千世界微塵數世界。一一世界中，調伏三千大千世界微塵數眾生。是諸世界，

種種不同。菩薩悉知。所謂世界雜染。世界清淨。世界所因。世界建立。世界同住。世界光

色。世界來往。如是一切，菩薩悉知，菩薩悉入。是諸世界，亦悉來入菩薩之身。然諸世界

無有雜亂。種種諸法亦不壞滅。 

菩薩可以分身到三千大千世界，但有一特別現象，即「是諸世界，亦悉來入菩薩之身」，無量

的世界也可以入到菩薩的身。 

譬如日照七寶山，山間日影展轉影現。 

P573 佛子。譬如日出，繞須彌山，照七寶山。其七寶山及寶山間，皆有光影，分明顯現。其

寶山上所有日影，莫不顯現山間影中。其七山間所有日影，亦悉顯現山上影中。如是展轉，

更相影現。或說日影出七寶山。或說日影出七山間。或說日影入七寶山。或說日影入七山

間。但此日影，更相照現，無有邊際。體性非有，亦復非無。不住於山，不離於山。不住於

水，亦不離水。 



12 

 

就像是太陽照七寶山，七寶山的光影，有七種不同的寶物，七種寶物在太陽光的折射當中，

每一個光裡又有另外七座山的影子，七座山影互相又攝入七座山及其他七座山的影子，叫

作，「「如是展轉更相影現」，這就是光光相照。 

P574 佛子。菩薩摩訶薩亦復如是。住此妙光廣大三昧。不壞世間安立之相。不滅世間諸法自

性。不住世界內。不住世界外。於諸世界無所分別。亦不壞於世界之相。觀一切法一相無

相。亦不壞於諸法自性。住真如性。恒不捨離。 

佛子。譬如幻師，善知幻術。住四衢道，作諸幻事。於一日中一須臾頃，或現一日。或現一

夜。或復現作七日七夜，半月一月，一年百年。隨其所欲，皆能示現。城邑聚落，泉流河

海，日月雲雨，宮殿屋宅，如是一切，靡不具足。不以示現經年歲故，壞其根本一日一時。

不以本時極短促故，壞其所現日月年歲。幻相明現，本日不滅。 

菩薩摩訶薩亦復如是。入此妙光廣大三昧。現阿僧祇世界，入一世界。其阿僧祇世界，一一

皆有地水火風，大海諸山，城邑聚落，園林屋宅，天宮，龍宮，夜叉宮，乾闥婆宮，阿修羅

宮，迦樓羅宮，緊那羅宮，摩睺羅伽宮，種種莊嚴，皆悉具足。欲界，色界，無色界，小千

世界，大千世界，業行果報，死此生彼。一切世間所有時節，須臾晝夜，半月一月，一歲百

歲，成劫壞劫，雜染國土，清淨國土，廣大國土，狹小國土，於中諸佛出興於世，佛剎清

淨，菩薩眾會周帀圍繞，神通自在，教化眾生。其諸國土所在方處，無量人眾悉皆充滿。殊

形異趣種種眾生，無量無邊不可思議。去來現在清淨業力，出生無量上妙珍寶。如是等事，

咸悉示現入一世界。 

菩薩於此，普皆明見。普入普觀。普思普了。以無盡智，皆如實知。不以彼世界多故，壞此

一世界。不以此世界一故，壞彼多世界。何以故。菩薩知一切法皆無我故，是名入無命法無

作法者。菩薩於一切世間，勤修行無諍法故，是名住無我法者。菩薩如實見一切身皆從緣起

故，是名住無眾生法者。菩薩知一切生滅法皆從因生故，是名住無補伽羅法者。菩薩知諸法

本性平等故，是名住無意生無摩納婆法者。菩薩知一切法本性寂靜故，是名住寂靜法者。菩

薩知一切法一相故，是名住無分別法者。菩薩知法界無有種種差別法故，是名住不思議法

者。菩薩勤修一切方便，善調伏眾生故，是名住大悲法者。 

佛子。菩薩如是能以阿僧祇世界入一世界。知無數眾生種種差別。見無數菩薩各各發趣。觀



13 

 

無數諸佛處處出興。彼諸如來所演說法，其諸菩薩悉能領受。亦見自身於中修行。然不捨此

處而見在彼。亦不捨彼處而見在此。彼身此身無有差別。入法界故。常勤觀察，無有休息。

不捨智慧，無退轉故。 

如有幻師，隨於一處，作諸幻術。不以幻地故，壞於本地。不以幻日故，壞於本日。菩薩摩

訶薩亦復如是。於無國土，現有國土。於有國土，現無國土。於有眾生，現無眾生。於無眾

生，現有眾生。無色現色。色現無色。初不亂後。後不亂初。菩薩了知一切世法，悉亦如

是，同於幻化。知法幻故知智幻。知智幻故知業幻。知智幻業幻已，起於幻智，觀一切業。

如世幻者，不於處外而現其幻。亦不於幻外而有其處。菩薩摩訶薩亦復如是。不於虛空外入

世間。亦不於世間外入虛空。 

何以故。虛空世間，無差別故。住於世間，亦住虛空。菩薩摩訶薩於虛空中，能見能修一切

世間種種差別妙莊嚴業。於一念頃，悉能了知無數世界，若成若壞。亦知諸劫相續次第。能

於一念現無數劫。亦不令其一念廣大。菩薩摩訶薩得不思議解脫幻智。到於彼岸。住於幻

際。入世幻數。思惟諸法悉皆如幻。不違幻世。盡於幻智。了知三世與幻無別。決定通達，

心無邊際。如諸如來住如幻智。其心平等。菩薩摩訶薩亦復如是。知諸世間皆悉如幻。於一

切處。皆無所著。無有我所。 

如彼幻師，作諸幻事。雖不與彼幻事同住。而於幻事亦無迷惑。菩薩摩訶薩亦復如是。知一

切法到於彼岸。心不計我能入於法。亦不於法而有錯亂。 

P582 是為菩薩摩訶薩第二妙光明大三昧善巧智。 

菩薩摩訶薩也是如此，以阿僧祈世界入一世界，能夠互攝互入，這個無礙的境界，就是妙光

明大三昧善巧智。這就是菩薩摩訶薩，所修的第二定，妙光明大三昧善巧的智慧。 

菩薩明白一切境界，明白一切諸法，而不執著一切境界，不執著一切諸法。這就是「見事省

事出世間，見事迷事墮沉淪。」總之，凡夫即迷惑一切事，菩薩則覺悟一切事，所謂「迷者

眾生，覺者菩薩。」 


