
P

A

G

E

 

 

20260115 華嚴經卷三十八 十地品第二十六之五下【第九善慧地】 

南無華嚴教主毗盧遮那如來(三遍) 

開經偈: 無上甚深微妙法 百千萬劫難遭遇  我今見聞得受持 願解如來真實義 

證得八地菩薩與九地菩薩後多作大梵天王；所不同得是，八地菩薩勸佛不入涅槃不棄捨眾

生，不動地菩薩與佛得心境相同，適時得出來勸請轉法輪。到第九善慧地菩薩證得佛得四種

無礙智慧，有了神通到世界各地大轉法輪，轉法輪必須要有兩個重要的工具。以下就是經文

重點 

(一)、如實知一切諸行；P435 佛子！菩薩摩訶薩住此善慧地，如實知善不善無記法行。有漏

無漏法行。世間出世間法行。思議不思議法行。定不定法行。聲聞獨覺法行。菩薩行法行。

如來地法行。有為法行。無為法行。 

第一就是要如實知；真正的明白，不帶任何猜測推論分別偏見等，對一切世間和出世間法皆

能如實的了知。 

(二)、作大法師，具法師行；P442 佛子！菩薩住此善慧地，作大法師，具法師行。善能守護

如來法藏。以無量善巧智，起四無礙辯。用菩薩言辭而演說法。此菩薩常隨四無礙智轉，無

暫捨離。何等為四？所謂法無礙智。義無礙智。辭無礙智。樂說無礙智。 

第二就是菩薩要把如實知到的智慧，轉變為四種無礙的智慧，讓眾生能夠理解聽的懂的語

言，度化眾生，因此成為大法師。什麼叫法師呢?就是守護如來法藏，弘揚佛法的佛子。 

(三)、四無礙智；法、義、辭、樂說，四種無礙。 

法無礙智；P443 此菩薩以法無礙智，知諸法自相。知道一切法的自相，就是法的一切總相。

什麼是法的總相?一切諸法本性本空，一切眾生皆有佛性，眾生平等，這是法無礙智。 

*菩薩以無礙智，了知諸法的自性。用義無礙的智慧，知道諸法的生滅。以辭無礙的智慧，安立

一切法。 

義無礙智；義無礙智，知諸法別相。知道一切法的別相，就是 8 萬 4 千法。雖然眾生皆有佛

性，可是因為眾生有不同跟性差別，不同背景與經歷，因此，在度眾生的過程中，必須要了



P

A

G

E

 

 

解諸法的差別相。8 萬 4 千法門歸一法，一法可衍生出無量義。 

辭無礙智；辭無礙智，無錯謬說。即無錯謬，正確的演說。我們常說；我知道這個道理，但

是講不清楚，我知道佛法很好，但不知如何跟他人說。所以辭無礙智就是用正確的語言、用

詞，很精準的彰顯真實的義理。一但有了辭無礙智後，即可得無錯謬說的功德。 

*依據義無礙智就能知道諸法的特別相。菩薩以辭無礙的智慧，所說的法義，絕對是真實的，合

乎法義的，不會有錯誤荒謬的。不合法義，不能與法相應的，就是錯謬。 

*依著法無礙的智慧，就能知道諸法的差別。明白諸法義理，生起無礙的智慧，就知道義理的

差別。能隨類宣說諸法，這就是辭無礙智的妙用。樂說無礙智，能知衆生的心意，可以隨他

心樂何法，宜於用何譬喩，使衆生樂聞無厭。 

樂說無礙智；樂說無礙智，無斷盡說。即無斷盡說，有些人很喜歡講大道理，滔滔不絕說個

不停，不懂得適可而止。相反的也有人應該分享時，卻故弄玄虛或者心生厭煩，不樂說法，

這就是沒有樂說。樂說是指該說的時候，令大眾都歡喜，即使已經說上百遍，凡是遇到眾生

請法，還是不厭倦的為其宣說，這叫無斷盡說。 

*善會地菩薩，他樂於到十方諸佛道場聞法，所以他的智慧能豁達無邊。再用四無礙智來形容

他，說明他的智慧通達無礙，辯才無礙。四無礙辯，又叫四無礙智。顯於外的，用言辭來說明

的，就是辯才。藏之於內的，由自性自心內所發出的，就是智慧。所以稱內則為智，外則為辯。 

*用時間來說明四無礙的智慧。依據法無礙的智慧，可以知道現在世諸法的不同之處。通達諸法

的義理無礙，就可知道過去世和未來世諸法的義理差別不同之點。本著辭無礙的智慧，對於過去

未來現在三世諸佛所說的法，都能明瞭、受持，用於教化衆生，為人宣說，絕不會有錯誤荒謬的

話語。 

*聽到第九地菩薩種種的音聲就能開悟，這就是所說的「聞聲而悟道」。 

(四)、陀羅尼門皆得圓滿；P447 佛子！菩薩住第九地，得如是善巧無礙智。得如來妙法藏，

作大法師。得義陀羅尼，法陀羅尼，智陀羅尼，光照陀羅尼，善慧陀羅尼，眾財陀羅尼，威

德陀羅尼，無礙門陀羅尼，無邊際陀羅尼，種種義陀羅尼。如是等百萬阿僧祇陀羅尼門，皆

得圓滿。以百萬阿僧祇善巧音聲辯才門，而演說法。 



P

A

G

E

 

 

因此菩薩以四無礙智，就可以生生不息地闖揚佛法，作大法師，成就了陀羅尼門。 

陀羅尼門為總持之意，總一切法、持無量義。有陀羅尼門的功德，就可以善巧不斷演說佛

法，成就二種功德； 

1.聞法不忘，為他演說；P448 此菩薩得如是百萬阿僧祇陀羅尼門已，於無量佛所。一一佛

前，悉以如是百萬阿僧祇陀羅尼門，聽聞正法。聞已不忘。以無量差別門，為他演說。 

到無量佛所聽聞佛法後，憶持不忘，就可以作轉教菩薩，把佛法證卻得傳揚出去。而不是妄

加推測，加油添醋，甚至傳播許多錯誤的觀念不自知，造成誤導眾生的罪過。 

2.眾生問難、隨心得解；P451 佛子！此菩薩。假使三千大千世界所有眾生，咸至其前，一一

皆以無量言音而興問難。一一問難，各各不同，菩薩於一念頃，悉能領受。仍以一音，普為

解釋。令隨心樂，各得歡喜。一切眾生來跟菩薩問難，皆能隨心一針見血切中核心要害，給

眾生解惑。 

(五)、十波羅蜜中以力波羅蜜居多。九地菩薩多作二千世界主大梵天王。八地則為一千世界

大梵天王主。 

(六)、結語:第八不動地菩薩面臨無生法忍的瓶頸與危機，此時，諸佛會隨著菩薩過去得本

願，來度菩薩，勸發菩薩，愍念眾生。第九善慧地菩薩則作大法師，以四種無礙的智慧生起

四種無礙的辯才，成就無量陀羅尼的功德。 

讀了華嚴經才知道華嚴經裡的力波羅蜜，不是我們以前認為的肌肉運動很有力量的那種，而

是辯才無礙的智慧作大法師所產生的力量。 

P431 說此菩薩八地時 如來現大神通力  震動十方諸國土 無量億數難思議 

一切知見無上尊 其身普放大光明  照耀彼諸無量土 悉使衆生獲安樂 

菩薩無量百千億 俱時踊在虛空住  以過諸天上妙供 供養說中最勝者 

大自在王自在天 悉共同心喜無量  各以種種衆供具 供養甚深功德海 

復有天女千萬億 身心歡喜悉充徧  各奏樂音無量種 供養人中大導師 

是時衆樂同時奏 百千萬億無量別  悉以善逝威神力 演出妙音而讚歎 

寂靜調柔無垢害 隨所入地善修習  心如虛空詣十方 廣說佛道悟群生 



P

A

G

E

 

 

天上人間一切處 悉現無等妙莊嚴  以從如來功德生 令其見者樂佛智 

不離一剎詣衆土 如月普現照世間  音聲心念悉皆滅 譬猶谷響無不應 

若有衆生心下劣 為彼演說聲聞行  若心明利樂辟支 則為彼說中乘道 

若有慈悲樂饒益 為說菩薩所行事  若有最勝智慧心 則示如來無上法 

譬如幻師作衆事 種種形相皆非實  菩薩智幻亦如是 雖現一切離有無 

如是美音千萬種 歌讚佛已默然住  解脫月言今眾淨 願說九地所行道 

於是解脫月菩薩就對金剛藏菩薩說：現在法會中，諸位清淨的大衆都希望請求大德您，繼續

演說第九地的法門，修行德的相狀和修學的方法。 

P434 爾時金剛藏菩薩告解脫月菩薩言：佛子！菩薩摩訶薩以如是無量智，思量觀察。欲更

求轉勝寂滅解脫，復修習如來智慧。入如來秘密法。觀察不思議大智性。淨諸陀羅尼三昧

門。具廣大神通。入差別世界。修力無畏不共法。隨諸佛轉法輪。不捨大悲本願力。得入

菩薩第九善慧地。 

當解脫月菩薩代表法會中衆菩薩和天衆等，向金剛藏菩薩請求繼續演說第九地修行的法門和

相狀之後，隨即金剛藏菩薩很欣悅的稱一聲諸位佛子！ 

修行菩薩道，積聚種種善根的大菩薩，以他在第八地修得的智慧，精心思惟，仔細觀察，希

望求得更殊勝的、更寂滅的，更解脫的境界。因之他知道必須繼續勤加修習佛的智慧，才能

深入到諸佛不可以言語相傳的秘密之門。觀察這種不可以思議、不可以言傳的、極廣大、盡

精微的大智慧的性能。清淨一切，總持正定正受的法門，具足無量數的廣大神通。 

到各種不同的世界中去，修學佛的十力、四無所畏，以及佛的十八不共法。能經常隨從十方

諸佛轉大法輪，恒常不捨大悲心，從不會忘記往昔所發的大願力。如像這樣勤勉修學，就可

以進入菩薩第九地；善慧地。 

P435 佛子！菩薩摩訶薩住此善慧地，如實知善不善無記法行。有漏無漏法行。世間出世間

法行。思議不思議法行。定不定法行。聲聞獨覺法行。菩薩行法行。如來地法行。有為法

行。無為法行。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！進入到第九善慧地的大菩薩，這時他是真正明白了什麼是善

的法行，什麼是不善的法行，什麼是無記的法行。無記的意思，是介於不善不惡之間。他也



P

A

G

E

 

 

確實知道什麼是有漏法行。有漏就譬如一個破瓶，盛水盛油都要漏掉。 

凡夫做惡事得惡報，就漏到地獄畜生道。無漏行，就是向上行善，做利益大衆的事，沒有一

點惡習氣壞毛病。六根清淨，能理解空無相的道理。他又懂得世間法行，也懂得出世間的法

行。世間法行是有漏，不清淨，恒常在貪瞋癡中顛倒來去，生生世世在煩惱無明的覆蓋下流

轉著。 

出世間法行是無漏的，因為已能見道了，一切恰與有漏的世間法相反，而是永遠在清淨的境

界中生活。他又知道思議與不思議法行的差別。思議世出世的異同不思議，則是以無分別

智，「即世出世」，所謂「在塵出塵」之意。又能知修定的法行，如果不循著正法修行，就不

能得到正定，不能得到寂靜的輕安，容易為緣境所動而散漫。他還知道聲聞法行和獨覺法

行。聲聞法行是小乘聖者，遵佛所說的四諦法；「「苦集滅道」而修證的果位，就是羅漢果位。 

羅漢果位分四個階段：初果名須陀洹，斷除三界八十八品見惑。見惑就是「見境起貪愛」。不

為境所轉，對境不起貪愛了，就是斷了見惑，已達到「見道」的地位了。第二個階段名斯陀

含，已斷欲界思惑前六品。第三個階段名阿那含，已斷欲界思惑後三品，這時已達到修道

位。 

再斷除了三界八十一品的思惑。思惑是「迷理起分別」，對於真理不明白，對於一切事物不明

白，都發生疑惑，想知道就去探討研究思惟，還有無明邪思等等。對一切的迷惑疑慮，到無

學位這個階段時，都可斷滅了。而證得四果，名為阿羅漢，叫無學位。前面三個果位叫有學

位，因為還有所學。到四果已是無學了，所以叫無學位。這時行者大聲喝道：「我生已盡，梵

行已立，所作已辦，不受後有」。 

這是小乘聖者修道的最高果位，是遵照著四聖諦；苦、集、滅、道而修的。因為知道人生有

各種苦因苦果，所以發願修行。聲聞乘是修四諦法證果的。 

獨覺乘又叫辟支佛乘，又稱中乘。獨覺是以十二因緣法為所修的依據，為主旨。他獨處深

山，與世隔絕，「春觀百花開，秋覩黃葉落」，因之覺悟到人生一切無常、苦、空、無我的真

理。有佛出世，就能見佛聞法，證悟後稱為緣覺。無佛出世而自悟的，稱為獨覺或辟支佛。 

這位九地菩薩，也知道修菩薩行的法行，菩薩是修六度或名十度的萬行，廣大無邊，以救拔



P

A

G

E

 

 

衆生離苦得樂為主要業行，以大悲心為首，只求耕耘，不問收穫，大行大力大願的行者。他

也明白佛所修行的法行，是福慧雙修，所以稱之為「兩足尊」。佛是福足慧足，為人天共尊敬

者。 

佛利益一切衆生，等無差別。佛自覺圓滿，普徧覺他，這就是如來地的法行。有為法行：是

有形有相的、無常的、有漏的、染汚的。金剛經上說：「一切有為法，如夢幻泡影，如露亦如

電，應作如是觀」。又云：「凡所有相，皆是虛妄。」無為法行：是出世間的、無形無相、清

淨無染的。這種種法行，第九地的菩薩他都了然無餘。 

P435 此菩薩以如是智慧，如實知衆生心稠林。煩惱稠林。業稠林。根稠林。解稠林。性稠

林。樂欲稠林。隨眠稠林。受生稠林。習氣相續稠林。三聚差別稠林。 

這位第九善慧地的菩薩，以他修證得的殊勝智慧，確實知道衆生的心多得像密密的樹林，而

又令人難以捉摸的那麼複雜。俗云：「人心不同各如其面」。 

煩惱稠林：人們的煩惱，多得無以名之，所以稱為稠林。以佛的智慧概分為八萬四千種類，

故佛說八萬四千法門，教衆生用以克制其煩惱。 

業稠林：衆生所作所為，都叫業。業有善業惡業，也是多如稠林。種善因結善果，種惡因結

惡果。因果不明，顛倒輪轉，生生死死，都是業之使然。 

根稠林：根是指衆生各個的根性不同，也像稠林一樣。 

解稠林：衆生所明白的事理，也各自不同，亦如稠林。 

性稠林：意思是說衆生心性不同，也如稠林。也可說是性能和種類差別之多。 

樂欲稠林：衆生因根性不同，所以好惡自然不同，所以說樂欲好像稠林。 

隨眠稠林：隨眠是煩惱中的一種，衆生的隨眠煩惱也像稠林一樣多。 

受生稠林：受生是指衆生再世投生。衆生受生是隨業力，作了何業，業就帶到何處受生。衆

生的品類像稠林，受生的地方當然也像稠林那樣多。 

習氣相續稠林：欲知前世因，今生受者是。欲知來世果，今生作者是。前生的壞習氣多，今

生的脾氣就大。習染而成為慣性，顛顛倒倒是非正邪不明。正經事、正經話許多人聽不進、



P

A

G

E

 

 

學不會。邪門歪道的很快就學會了，這都是往世的習氣使然。習氣這種種子，很難斷盡，而

必然是相續的，所以說習氣相續不絕亦如稠林。 

三聚差別稠林：這是指一切衆生而言，可分三種：一種衆生，可得正定，必定證悟的。一種

衆生，生性邪惡，不能得到修證開悟。一種衆生在兩者之間，可善可惡。有緣遇善知識也能

得定開悟，無緣見善知識就不能得到正定開悟。像這種衆生也是如稠林一樣多。 

P436 此菩薩如實知衆生心種種相。所謂雜起相。速轉相。壞不壞相。無形質相。無邊際

相。清淨相。垢無垢相。縛不縛相。幻所作相。隨諸趣生相。如是百千萬億乃至無量，皆

如實知。 

第九善慧地的菩薩，他是真實知道衆生的心，由於各個思想不同的緣故，表示出來相狀就有

種種不同。如一般所說的 

雜起相：就是指八識緣境相，同時生起很多的念頭，一時就顯出不定的表現來。內心七顛八

倒，雜亂無章，妄想紛飛，一點規矩都沒有的雜亂相。 

速轉相：由這種妄想很快又轉到另外一種妄想，滿腦子裡都是妄想，快速的轉來轉去，無一

刻暫停。 

壞不壞相：壞就是滅，不壞是生，就是生滅相。 

無形質相：是沒有形體的樣子。是第一義相，所謂心身不可得，心體離念的意思。 

無邊際相：就是自相，順著無邊無際境界，取境不同即為心用。以上四種心相，並通染淨。 

清淨相：就是滅除了一切煩惱染汚，恢復清淨的自性。 

垢無垢相：垢是隨緣，有煩惱、有染汚、不清淨。無垢是本性清淨，離一切雜染、妄念、煩

惱，自覺聖智、真妄。 

縛不縛相：縛是束縛不自由、就是為煩惱所困擾。不縛是得到了解脫，捨離了煩惱不清淨的

困擾。幻所作相：幻是由神通變化所現，是一種幻智，是一種作意所現出的相狀。 

隨諸趣受生相：隨著所造的業，業就是因，業有業力，它帶著第八識到應得的果報處去受

生。凡夫是隨業受生，菩薩是隨願力受生，為了救度衆生，六趣都去受生，隨應度的衆生而



P

A

G

E

 

 

現各種類的形相。像以上說的種種相狀，雖然有百千萬億乃至無數無量的多，但菩薩還是確

確實實的知道。 

P436 又知諸煩惱種種相。所謂久遠隨行相。無邊引起相。俱生不捨相。眠起一義相。與心

相應不相應相。隨趣受生而住相。三界差別相。愛見癡慢如箭深入過患相。三業因緣不絕

相。略說乃至八萬四千，皆如實知。 

第九善慧地的菩薩，他又知道衆生種種的煩惱相：一切衆生因為被煩惱所束縛，就表現出各

種不同的相狀，如所說的 

久遠隨行相：煩惱這種業障是由無量劫以來，生生世世跟著人六道諸趣中，不管你受生到那

裡，到那一種類，它總是緊跟著不離開的。就人類來說，很多人不但不捨離煩惱，還非常喜

歡煩惱，拿煩惱當飯吃，常常發脾氣，連飯都不要吃了。 

無邊引起相：煩惱是無邊、無際、無量的，又多又廣，隨時隨地，因一點小事引起了煩惱，

於是就引出許多不如意的事。 

俱生不捨相：這種煩惱是與生俱來的，就是與業惑俱生而同來。譬如嬰兒一出娘腹，就哇哇

大哭，這就是煩惱的表現。 

眠起一義相：「眠」是隨眠煩惱。「起」是現行。現行被貪瞋癡所縛。現行、種子惑業是同樣

能生起煩惱的根本因緣。 

與心相應不相應相：就是所生的煩惱，能與心相呼應的形相。有時莫名其妙的發脾氣，而心

裡並未生煩惱，這就是外表與心的不相應相。 

隨趣受生而住相：就是隨所造的業，善惡不同，受生趣處就不同，而受應得的果報的相狀。 

三界差別相：欲界、色界、無色界三界各有不同的煩惱，在粗重的相狀上有區別。 

愛見癡慢如箭入遇患相：「愛」束縛著凡夫，因「愛」就有憎有恨。「愛」在表面上是愉快，

但「愛」又有愛別離苦，有苦就有煩惱。娑婆世界是樂為苦因。「見」就是苦，因「見」就起

了貪愛，而常見又起紛爭不和，所以「愛、見」各有煩惱。由此又變成「癡」，有了邪見，有

時由邪見生「慢，貢高」。這四種心意，就如利箭一般，深刺入人的心田裡，造出種種過惡和



P

A

G

E

 

 

憂患的相狀。 

三業因緣不絕相：三業是指身口意而言。「身」業不清淨，「口」業「意」業一定不清淨。

「口」業不清淨，同樣「身業意業」不會清淨。「意」業不清淨，「身業口業」定然不清淨。

如果意識不起貪瞋癡的業，「身」絕不會去做殺盜婬的事，「口」也絕不會去妄語、兩舌、惡

口、綺語的邪說。三業的造因，互有連帶關係，如三個輪子永遠轉不停息，造出多種不同的

相狀。以上只是大略說說各種相狀，如果要詳細說，恐怕有八萬四千種的業相。雖然這樣

多，九地菩薩他還是知道得很清楚的。 

P437 又知諸業種種相。所謂善不善無記相。有表示無表示相。與心同生不離相。因自性剎

那壞而次第集果不失相。有報無報相。受黑黑等衆報相。如田無量相。凡聖差別相。現受

生受後受相。乘非乘定不定相。略說乃至八萬四千，皆如實知。 

九地菩薩他又知道一切諸業的種種相狀，就如所說的 

善不善無記相：善的形相，不善的形相，就是邪惡的形相。無記相就是二者之間，說不上

善，也說不上惡的相。有表示的是有形體的相，無表示的是無形體的相。 

與心同生不離相：業是由無明造成的，起惑受報都是因業而有。無明是與心同生，與生俱

來，很不容易把它捨離，因之有同生不離的善惡相。 

因自性刹那壞而次第集果不失相：自性所造的業，刹那之間好像壞了，而業種猶存，它仍然

隨著「緣」，有條不紊，一層一層依著次第，集聚成一種果報，不會失去受報的相。 

有報無報相：有的重業要受果報。如做了善事，可消除一些惡業，所以又有不受果報的相。 

受黑黑等衆報相：黑黑是指在地獄，或在惡趣，或在畜生餓鬼的趣中。受種種黑道中的罪

報，因為所造的業太多，這種相一定是非常醜惡黑暗的。 

如田無量相：衆生所造的業，好像田網一樣多，所成的相，也是各個不同。 

凡聖差別相：凡夫與聖人的業報不同，所現的相就不同。現受、生受、 

後受相：菩薩知道衆生是現在生受果報，或者來生受果報，或者再再生受果報的種種相。

「乘」是大乘小乘的相。「非乘」是地獄畜生餓鬼阿修羅的相。「「定」是一切修行人的相。 



P

A

G

E

 

 

「不定」是那些不修行人的相。以上種種相無量無邊，現在只是大略說一說，如果詳細說有

八萬四千那樣多的相。九地菩薩他都能知道這些相的根源。 

P438 又知諸根軟中勝相。先際後際差別無差別相。上中下相。煩惱俱生不相離相。乘非乘

定不定相。淳熟調柔相。隨根網輕轉壞相。增上無能壞相。退不退差別相。遠隨共生不同

相。略說乃至八萬四千，皆如實知。 

九地菩薩又能知道衆生的諸根，有俱生的差別，有的根性聰明，有的下劣；軟就是下劣。有

的中等平常，不好不壞。都是隨根性而現相的。先際相是過去世的相。後際相是未來世的

相。有不同的相，也沒有不同的相。「上」是上等的，如所謂「俊」就是千中選一的上等相。

「中」是中等的，不好也不壞，這種相在衆生中要佔百分之七十五，是最多最平常普通的

相。「下」是下劣的，常常有許多五根不具的，這種衆生多類智慧也很低。 

煩惱俱生不相離相：無明煩惱從先天帶來，動輒發脾氣，這種衆生一定生性暴戾殘忍，煩惱

就掛在面上，令人不敢親近。「乘」是大乘，就是定相。「非乘」是不熟的，也就是不定的

相。「世間」是非乘、不定的，但可以教化使入佛道。 

淳熱調柔相：就是和睦慈愛，令人可親的定相。 

隨根網輕轉壞相：根網就是說「六入」輾轉相縛，不得解脫，因之隨著這種束縛沉淪變異，

生住不久，所以說「經轉壞相」。 

增上無能壞相：這是指凡夫或二乘人，他能除滅障，求上進修行就謂之增上，能增上就不會

向壞的方向去，這是好相。 

退不退差別相：這是指菩薩的淨業而言。退是退轉，不進步就是退心了。不退就是不退菩提

心。有三種是㈠位不退：不退於二乘。㈡行不退：所修的行法不退。㈢念不退：於正念不退

轉。兩者不同的相。遠隨共生不同相：遠隨是說從無始以來隨業共生不同的相。因為深入，

所以叫遠隨。以上這些相，只粗略概說。細說無盡，有八萬四千之多。雖然無盡，但菩薩他

仍然確實知道每個衆生的根相。 

P438 又知諸解軟軟中上。諸性軟中上。樂欲軟中上。皆略說乃至八萬四千。 

又知諸隨眠種種相。所謂與深心共生相。與心共生相。心相應不相應差別相。久遠隨行



P

A

G

E

 

 

相。無始不拔相。與一切禪定解脫三昧三摩鉢底神通相違相。三界相續受生繫縛相。令無

邊心相續現起相。開諸處門相。堅實難治相。地處成就不成就相。唯以聖道拔出相 

菩薩又知道根、解、欲三種的劣（軟）、中等、上好的不同的相狀。這三種的相，是順著發展

的。依根就生解，依解就成性，依性就起欲，皆悉相似叫做相順。義理相參，名為順入。這

些都只是大概說一點，如果詳細說，也是有八萬四千那樣的多。根是根性，解是理解。欲是

樂欲。 

菩薩又知道隨眠煩惱的種種相，就如與「深心」共生的相；深心是說無始以來就跟隨著的，

非常微細難以觀察的煩惱，到十地還不能斷盡這種的隨眠相。與心共生相：這是指六識分別

事物的心意，是因現前事物而生起的。 

心相應不相應差別相：這是依三界來說，相應是同界內相應，不相應是不同其他一界相應。

不過有時在同界內隨著現前的境界，也不相應的。 

久遠隨行相：是說久遠劫以來，都是隨行的，甚至上至有頂，或說緊隨到九地的相。 

無始不拔相：這是說無始以來的業，因沒有聞思修，就沒有智慧生起，隨眠怨賊就猖狂，而

衆生無能拔出，脫離這種煩惱。與 

一切禪定解脫三昧、三摩鉢底相連違相：衆生因為不知修行，不明真理，不能滅除愛見等

心，得不到禪定和解脫的正定正受，也不明白止觀的修學方法，一切都與正法相違背，而順

著煩惱的濁流漩澓。 

三界相續受生繫縛相：在三界中不斷受生，在在處處被無明煩惱所繫縛的可憐相。 

令無邊心相續現起相：無邊無際的妄相，不停在心意中此起彼落，令其顯出恍惚難安的相。

開諸處門相：是開十二處，根識兩種同生作用，所以說諸門。 

堅實難治相：堅實是指貪瞋癡三種毒害，深入不易除滅，所以它堅實難治，這種頑劣的相。

地處成就不成就相：就是說在諸地時能否成就該地的果位，或者不能成就該地的果位的相。

唯獨只有依佛所說的聖道修行，才能拔出一切苦根的相。 

P439 又知受生種種相。所謂隨業受生相。六趣差別相。有色無色差別相。有想無想差別



P

A

G

E

 

 

相。業為田，愛水潤，無明暗覆，識為種子，生後有芽相。名色俱生不相離相。癡愛希求

續有相。欲受欲生無始樂著相。妄謂出三界貪求相。 

九地菩薩又知道衆生受生的種種相：如所說的因衆生起惑、造業，各自不同，受報也就不

同，隨著他所造的業受生受報而得的相不同。六趣差別相：六趣是六種的法界；人有人的法

界，天人有天人的法界，地獄有地獄的法界，餓鬼有餓鬼的法界，畜生包括飛禽走獸蟲，也

有牠們的法界；阿修羅有阿修羅的法界，但阿修羅的根性是凶殘好鬥，在各界中都有這種根

性的衆生，所以凡是如此根性的人畜等，都稱為阿修羅。 

這六趣中的衆生，他們各自的相狀是大大不同。有色界和無色界的衆生相狀也有很大差別。

有想的衆生和無想的衆生的相中也有差別，和非有想非無想的衆生也有種種不同的相。像以

上種種不同的生相，都是根據他們各自的業因， 

所以說業就像一塊田地，癡愛就像水一樣滋潤著這塊田。受無始以來的俱生無明掩藏遮蓋

著，阿賴耶識所含藏的一切就是種子，在這種因緣和合下，就生起了「後有」的萌芽。有了

名色就和無明俱生而不相捨離，成為一個具體的相狀。又有種愚癡無明生出的「愛」，希望求

得永遠相續成「後有」的相。想再有來生，受生不已，這種無始以來就執著的貪愛相。妄相

已出三界，而仍然貪求欲界的相。 

P440 又知習氣種種相。所謂行不行差別相。隨趣熏習相。隨衆生行熏習相。隨業煩惱熏習

相。善不善無記熏習相。隨入後有熏習相。次第熏習相。不斷煩惱遠行不捨熏習相。實非

實熏習相。見聞親近聲聞獨覺菩薩如來熏習相。 

九地菩薩他又知道衆生的種種習氣所表現的形相。習是薰習，氣是氣質。習氣本來是無形無

相的，可是形之於事相上，就表現出來種種相狀。熏習的意思，就好像拿一塊白布，放在煙

上熏熏，一會兒白布就變成了黃的顏色，而且有一股煙氣。黃色就是受了熏習，留下的味

道，就是習氣。所以說習氣是受熏染而來的，習氣深就是受熏的時間悠久。人的自性本來是

光明的、清淨的；因為生生世世，由無明不覺生出三種細相；業相、現相、轉相，這三種相

現出來，就成了習氣的相狀。因是受無明所現，就是染汚的、不清淨的習氣。拿現生來說，

如小兒學習走路、說話、穿衣等，既長學習禮節、讀書、技藝等，都需要經過一點一點學

習，才能進步純熟。有的由與生俱來，如食、色。有的由後天學習。菩薩知道衆生的習氣是



P

A

G

E

 

 

由熏習而來， 

譬如，修行人有修行的習氣表現，不修行的人有不修行的習氣表現，這都是由過去生中所熏

習的緣故，所以表現的相狀就不同。六趣中的衆生，也是隨著他受生的趣中生活習慣，積年

累月所熏習的，而表現出各趣中不同的習氣相。「隨衆生」是包括九法界的衆生。除六趣衆生

熏習相上面已講過，現在只說三法界的菩薩界的熏習相。菩薩是歡喜自度度他、自利利他

的。聲聞界、緣覺界，他們就願作自了漢，這都是各自的習性不同。 

隨業煩惱熏習相：隨著所造的業，得著應受的報，惡業惡報，煩惱一定緊隨，終生就在苦惱

中所現的相。善是好的習氣，不善是壞的習氣，無記是不好也不壞的習氣，這種種的相。 

隨入後有熏習相：隨著所種的因，結應得的果，有今生就有來生；今生熏習的習氣重，來生

的習氣一定重。 

次第熏習相：依著次第，有條不紊的熏習相。 

不斷煩惱遠行不捨熏習相：煩惱是很不容易斷除的。遠行是說即使你修無漏行，煩惱還是跟

著你，不肯離開你的這種熏習相。 

實非實熏習相：實是真實的，修菩薩道，求無上正覺的真實智慧。非實是不真實的這種熏習

所現的相。 

見聞親近聲聞獨覺菩薩如來熏習相：見聞是說要有正見，聽聞正法，不近二乘和外道，以免

熏習成種子。隨著所熏習的種性願意親近聲聞乘、獨覺乘、菩薩乘，或者佛乘，各隨熏習的

相狀。 

P440 又知衆生正定邪定不定相。所謂正見正定相。邪見邪定相。二俱不定相。五逆邪定

相。五根正定相。二俱不定相。八邪邪定相。正性正定相。更不作二俱離不定相。深著邪

法邪定相。習行聖道正定相。二俱捨不定相。 

九地菩薩又知道衆生是否得了正定正受，是否入了邪定邪受，還是也未得正定正受，也為入

邪定邪受的相。衆生有正見的正定相。入邪見的邪定相。二俱是既無正慧抉擇，又不撥無因

果，可好可壞的意思，兩者都不是的相。五逆邪定相：五逆是①弑父、②弑母、③弑阿羅

漢、④破和合僧、⑤出佛身血。這種邪定的相。五根正定相：五根是信、進、念、定、慧。



P

A

G

E

 

 

有這種五根才能得到正定的相。二俱不定相：正邪二者不能分別清楚的相。八邪邪定相：八

邪就是八正道的反面。邪見、邪思惟、邪語、邪業、邪命、邪精進、邪念、邪定。這種十惡

八邪的定相。正性正定的相：就是有正當的性情和正確的定的相。更不作二俱離不定相：二

者均不離的不定相。深著邪法邪定相：深深執著外道的邪教邪法邪定的相。習行聖道正定

相：修習聖人所修的正道正定的相。二俱捨不定相：二俱是指邪法邪定與聖道的正法正定。

二者雖都能捨，但仍是不定的相。以上所略舉種種相，都是衆生歷劫熏習所成的習氣，而顯

現的相。 

P441 佛子！菩薩隨順如是智慧，名住善慧地。住此地已，了知衆生諸行差別，教化調伏，

令得解脫。佛子！此菩薩善能演說聲聞乘法，獨覺乘法，菩薩乘法，如來地法。一切行處

智隨行故。能隨衆生根性欲解，所行有異，諸聚差別。亦隨受生煩惱眠縛諸業習氣而為說

法。令生信解，增益智慧。各於其乘，而得解脫。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！第九地的菩薩，他隨順著像前面所說的種種無上智慧，觀察

衆生，思惟衆生之所以有種種煩惱，及各種相狀習氣的差別，如實了知，所以稱之為住善慧

地。菩薩住在第九地以後，他既已明白了達一切衆生所行所為的區別，和不同的相狀，以及

煩惱習氣的根源，他就用善巧方便的法門，教化所有的衆生，調伏所有的剛強衆生，令他們

都得到解脫，獲得身心平安的自由。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！在第九地的菩薩，因為已證得了四無礙辯智，對於演說闡揚

各乘的佛法，特別有所成就。能善巧無礙演說聲聞乘聖者所修行的法門。又善於演說獨覺乘

聖者所修學的法門。又善於演說菩薩乘所修行的法門。他也能演說修學佛道圓成佛果的修行

法門。一切乘和一切人所修行的法門，都能如實了知。菩薩用他所證得的智慧，觀察、思惟

衆生種種的善惡根性；鈍根、利根、善性、惡性。 

衆生各自欲解不同；希望是什麼？歡喜的是什麼？知道什麼？明白的程度如何？等等衆生的

根性欲解縱然差別懸殊，但是菩薩隨著修證得的智慧，都能了然衆生在諸趣中不同的表現。

有的常在六道中，有的又在四趣裡；縱然如此，菩薩隨著他的願力，跟著衆生去受生。他也

示現煩惱，隨眠煩惱的束縛，種種業，種種習氣的表現。 

菩薩根據衆生這些苦痛，身入衆生中，受同樣的苦痛。用四攝法，廣為宣說種種上妙佛法。



P

A

G

E

 

 

所不同於凡夫的是菩薩能在境界中，不著於境界，不迷於事項。即事行事，見境界能明白境

界。對衆生能契機說法，令衆生都能生出信心，明白了解接受正法。開啟衆生智慧之門，使

令增長智慧，且令每一類的衆生，都能在他們所應該學的法門中，得到解脫。 

P442 佛子！菩薩住此善慧地，作大法師，具法師行。善能守護如來法藏。以無量善巧智，

起四無礙辯。用菩薩言辭而演說法。此菩薩常隨四無礙智轉，無暫捨離。何等為四？所謂

法無礙智。義無礙智。辭無礙智。樂說無礙智。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！菩薩在善慧地的果位時，常作大法師，為衆生演說妙法。因

為他已成就了無上智慧。智慧的力量，使口業清淨，才能廣說妙法通達無礙，而且具足法師

的威儀、細行。做大法師必須具足十種德行：①善知法義。②能廣宣說。③處衆無畏。④無

斷辯才。⑤巧方便說。⑥法隨法行。⑦威儀具足。⑧勇猛精進。⑨身心無倦。⑩成就忍力。

九地菩薩他都具足圓滿了這十種德性，所以他能做大法師。他又善於守護如來所說的法藏。

即是說他善能布施，善能持戒，善能忍辱，善能精進，善能禪定，善能修習般若，這六度都

能廣修，而且更能切實行持。守護是不會有稍犯稍弛之意。 

從前有位茉莉夫人，她一生專行布施，謹守戒行。將所有的財寶都布施於衆生，從不懊悔，

對受布施的人，一律平等看待，毫無分別心。戒行方面，三業清淨無有瑕疵。可是臨終時，

忽然生出一點小瞋恨心。因為一念瞋恨，就墮落，受生為一隻蠍子，這種蟲是很毒的。她做

了七天的蠍子就死了。死後又生到天界享天福。 

諸位！以她一生行布施、持戒的功德，僅臨終一念瞋心，竟然墮入旁生的毒蟲之中，再因一

生的善行，得生入天界。由此看來，做人，尤以修道的人，時時刻刻都要照顧守護自己的心

城，不要有脾氣，不要隨便生瞋恨心。因為瞋恨心，就是毒，所以大凡瞋恨心重的人，死後

就會墮到蛇身、蠍子身、毒蜂身，或為毒蟒，這些都是有毒的旁生類，是很危險很可怕的業

報。修行所修的，就是要改變貪心、瞋心、癡心，使成寬宏平等的慈悲心，對任何人都要和

平慈愛，沒有脾氣，即使別人對我如何，都要存諒解人的心。 

九地菩薩他既具足了大法師的德性，又善能守護如來法藏，所以他能用種種無量善巧方便的

智慧，而生起四種通達無礙的辯才，演說諸佛所說的法門，圓融無礙。他是用菩薩的四無量

心，用四無礙的辯才智慧和四攝法的善巧，為衆生演說諸佛的妙法，令衆生聽到得著清涼，



P

A

G

E

 

 

捨離煩惱生歡喜心。這就是慈悲心的流露，和四無礙智辯才的妙用。 

善慧地的菩薩他常常隨順著四種無礙的智慧，靈活運用演說佛法，為了教化衆生，觀機攝

受，須臾也不會捨離。那四種無礙智慧呢？就是 

①法無礙智：佛法都是圓融無礙的，佛佛道同，法法無礙。一法能生無量的法，無量的法不

離一法。一就是多，多就是一。一多不二，一多無礙。明白這種道理而生起的智慧，運用這

種智慧演說諸佛所說的法，就是法無礙智。 

②義無礙智：對衆生闡揚的八萬四千法門，其義理都能互相連融會貫通。義理也是一義生無

量義，無量義歸為一義，一多無礙，所謂「不二法門」。這種智慧就是義無礙智。 

③辭無礙智：辭就是用言語表達事理，使人聽了明白。如果能把佛法的事理說得清清楚楚，

圓融無礙，契合衆生的根解性欲，找不出一點毛病來，又說的好聽，自然令人生起信心。這

種言辭，令人心悅誠服，永不會厭倦，這就是辭無礙智。 

④樂說無礙智：樂說是歡喜說、善說、願意說、自動說。有一種人不歡喜說，知道不願對人

說，再三請求他才說。 

華嚴經上有位勝慧菩薩說：「佛法無人說，雖慧莫能了」。自己明白了佛法，假如你不樂意對

人說，別人初來學佛法，怎會瞭解呢？所以要有樂說三昧，就是時說刻說、日說夜說、年說

月說，永遠都樂說不厭。 

P443 此菩薩以法無礙智，知諸法自相。義無礙智，知諸法別相。辭無礙智，無錯謬說。樂

說無礙智，無斷盡說。 

九地菩薩他善於運用智慧，所以智慧越用越增長。他勤勉修學諸佛所說的法門，所以他的智

慧日漸殊勝。他善能思惟觀察諸法自性（自相），所以他的智慧光能普照衆生。他樂於到十方

諸佛道場聞法，所以他的智慧能豁達無邊。再用四無礙智來形容他，說明他的智慧通達無

礙，辯才無礙。四無礙辯，又叫四無礙智。顯於外的，用言辭來說明的，就是辯才。藏之於

內的，由自性自心內所發出的，就是智慧。所以稱內則為智，外則為辯。 

九地菩薩了法無礙所得的智慧，就能知道一切法的自相。諸法的自相是什麼樣子，自性是什

麼樣子，菩薩都知道。「諸法從本來，常自寂滅相。不生亦不滅，不可以言宣」。這就是諸法



P

A

G

E

 

 

的自相自性。菩薩依據義無礙智，又知道諸法的別相。別相就是特別的相。已知諸法自相常

是寂滅的，可是每種法門的義理稍有不同。 

有八萬四千種法門，就有八萬四千種義理，每個義理又各有各的特別義理。諸法都是寂滅

的，這是共相。每個法有自己的義理，這就是每種法的特別相。特別的相，就顯出這個法的

特別義理。依據義無礙智就能知道諸法的特別相。菩薩以辭無礙的智慧，所說的法義，絕對

是真實的，合乎法義的，不會有錯誤荒謬的。不合法義，不能與法相應的，就是錯謬。 

譬如布施，本是給與其他的人，如果你叫所有的人把好東西都給我，你一點不給人，這就是

貪心，這就是錯謬。諸如持戒精進等。自己明白了，以身作則，躬行實踐，實實在在的做，

而且也教化別人做，影響別人，產生引導作用，才是正理。如果事事都叫別人做，而自己的

行為恰好相反，這都是錯謬的表現。為佛弟子，晝夜謹慎，不可錯謬！菩薩所以能樂說無

礙，因為他已有通達佛法義理的智慧，因之他非常樂意衆生們也能了達佛法，得著真實的常

樂。於是他毫不疲厭，經常見機說法，令衆生得到法樂，使佛法興隆，令法輪常轉。 

P443 復次以法無礙智，知諸法自性。義無礙智，知諸法生滅。辭無礙智，安立一切法不斷

說。樂說無礙智，隨所安立，不可壞無邊說。 

金剛藏菩薩覺得上面對四無礙智的義理說得不夠圓滿，於是又加強語意，再對四無礙智補充

說明。法是無量無邊，縱包太虛，橫周沙界的。法是圓融無礙、通達一切、真實、正確的。

菩薩以無礙智，了知諸法的自性。用義無礙的智慧，知道諸法的生滅。以辭無礙的智慧，安

立一切法；八萬四千法，用生花妙舌，廣宣諸佛的法義，不斷的對衆生宣說。佛當年說法三

百餘會歷時四十九年，就是以辭無礙智所說，用樂說無礙的精神，無礙的智慧隨所安立的假

名，講說諸法都是以無性為自性的道理。如是不間斷的說，永遠都說不完，天魔外道們也無

法破壞。安立的意思是說一切法假名同相。佛所說的法，是盡虛空徧法界，因之難以言說，

無有窮盡，所以樂說無邊。 

P443 復次以法無礙智，知現在法差別。義無礙智，知過去未來法差別。辭無礙智，於去來

今法，無錯謬說。樂說無礙智，於一一世無邊法明了說。復次以法無礙智，知法差別。義

無礙智，知義差別。辭無礙智，隨其言音說。樂說無礙智，隨其心樂說。 

金剛藏菩薩繼續前面的解釋，再次用時間來分別說明四無礙的智慧。他說依據法無礙的智



P

A

G

E

 

 

慧，可以知道現在世諸法的不同之處。通達諸法的義理無礙，就可知道過去世和未來世諸法

的義理差別不同之點。本著辭無礙的智慧，對於過去未來現在三世諸佛所說的法，都能明

瞭、受持，用於教化衆生，為人宣說，絕不會有錯誤荒謬的話語。菩薩擁有以上三種智慧，

他為廣宣法要，在三世時劫中，種種類相衆生中，菩薩不辭辛勞，樂說無量無邊諸法的不同

事理，永不疲厭。 

 

再次，金剛藏菩薩又以修多羅相來分析法義，加強說明四種無礙的智慧。依著法無礙的智

慧，就能知道諸法的差別。明白諸法義理，生起無礙的智慧，就知道義理的差別。能隨類宣

說諸法，這就是辭無礙智的妙用。樂說無礙智，能知衆生的心意，可以隨他心樂何法，宜於

用何譬喩，使衆生樂聞無厭。菩薩就運用四無礙智，契合衆生的心而說妙法。 

P444 復次法無礙智，以法智知差別不異。義無礙智，以比智知差別如實。辭無礙智，以世

智差別說。樂說無礙智，以第一義智善巧說。 

再次，金剛藏菩薩又依據智相，依著法類來分析法義。法無礙的智慧，就可以知道諸法的差

別和同義不同義的道理。用義無礙的智慧，就知道比智所得的差別結論，是真真實實的，

「比」是類的意思，用以立法類，法比（類）的智，是無礙體，從體立個名稱，前後不同。

這種「比智」可通用於大小乘，四無礙智，唯限於大乘。辭無礙的智慧，說世間法與出世間

法圓融無礙。世智是世俗的智慧，即是後得智。用世間的智慧來分別世法與出世法的真偽，

為欲令衆生得著第一義的殊勝法義，假以方便解說，使與真諦能相應，而不顛倒，這樣方為

善巧。不間斷，常常說。多方假設，不生疲厭，這樣才可稱為樂說。樂於說法的智慧，可以

令聞法的人，證得第一義。 

P444 復次法無礙智，知諸法一相不壞。義無礙智，知蘊界處諦緣起善巧。辭無礙智，以一

切世間。易解了美妙音聲文字說。樂說無礙智，以轉勝無邊法明說。 

再次，金剛藏菩薩又以無我慢相中,依真俗二義來分別補充說明四無礙智。 

法無礙的智慧：能知道諸法是平等一相的。「不壞」是說不會被天魔外道來破壞「無我」的境

界。義無礙的智慧：法是一相不壞，義理是圓融無礙的。用義理無礙的智慧，就知道五蘊都

是空的，那麼菩薩就要教化衆生怎樣把五蘊空掉。 



P

A

G

E

 

 

「界」是十八界；眼、耳、鼻、舌、身、意六根，對著外境，就生出六塵——色、聲、香、

味、觸、法。內六根對外六塵，中間就生出六種識； 

眼識、耳識、鼻識、舌識、身識、意識。生起了六識，就有所分別。六根、六塵、六識合起

來就稱為十八界。 

「處」就是內六根外六塵，合共名為十二處。「諦」就是四聖諦；苦集滅道。緣就是無明緣

行，行緣識，識緣名色……等至生緣老死，名為十二因緣。菩薩有義無礙的智慧，所以他能

明白這些佛所證悟的道理，生起善巧方便的法門。也就是六度法門。以六度來針對衆生的缺

點，方便教化他們。用布施的法門，度那些慳貪的衆生。持戒的法門，度那些好毀犯越軌的

衆生。忍辱的法門，就度那些剛強，而瞋恚心重的衆生。精進的法門，就度那些懈怠懶惰的

衆生。禪定的法門，就度那些散亂的衆生。智慧的法門，度那些愚癡的衆生。菩薩善巧運用

六度法門，度一切衆生出苦厄。 

辭無礙的智慧：是對世間一切容易明白的美妙音聲，和流暢高雅的詞藻而言。菩薩能以世間

的言語和文辭來表達無上的義理而不損於真理。 

樂說無礙的智慧：是歡喜講經說法，說無上無我的妙理。由淺入深，慢慢的把無上殊勝的義

理，對衆生闡揚，轉更增上。辭義中的差別，微細無邊，菩薩都能用樂說無礙的智慧，說得

清楚明白，令衆生聽了，生起無限的法樂。 

P445 復次法無礙智，知一乘平等性。義無礙智。知諸乘差別性。辭無礙智，說一切乘無差

別。樂說無礙智，說一一乘無邊法。 

再次，金剛藏菩薩又用大小乘相，根據權實來分別法義，依證四無礙智的妙用。 

法無礙的智慧：知實就是法。知大乘、小乘、菩薩乘、緣覺乘、佛乘，都是平等一性的。 

義無礙的智慧：知權就是義。知道各乘本來是平等一性的，但分別來仔細觀察，每一乘又有

它不同的性。 

辭無礙的智慧：會三乘歸於一乘，就是辭。菩薩知道佛因衆生根性不一，而權宜說三乘，其

實各乘是沒有分別性的。 



P

A

G

E

 

 

樂說無礙的智慧：開方便門就是樂說的善巧運用。菩薩演說每一乘，都有無邊的方法，隨衆

生心行不同，隨機以多法闡明，說諸乘的法。法雖然是無窮無盡無邊，然皆為一事而已。 

P445 復次法無礙智，知一切菩薩行，智行，法行，智隨證。義無礙智，知十地分位義差

別。辭無礙智，說地道無差別相。樂說無礙智，說一一地無邊行相。 

再次補充有關法無礙的智慧，依此智知道諸位菩薩修行的行門，智慧所啟發的各方面的行

門，諸法方便圓融的法門，依據無限的智慧隨修隨證。 

義無礙的智慧：可以明白十地中各地的義理和法門不同的地方。 

言辭無礙的智慧：分別說明十地的道理，和沒有分別的相狀。 

樂說無礙的智慧：詳細說明十地每一地有無量無邊修行的相狀和境界。 

P446 復次法無礙智，知一切如來一念成正覺。義無礙智，知種種時種種處等各差別。辭無

礙智，說成正覺差別。樂說無礙智，於一一句法，無量劫說不盡。 

金剛藏菩薩又再次加強說明四無礙智的殊勝。 

法無礙的智慧：知道十方三世諸佛能在一念之間，成就正等正覺的果位。 

義無礙的智慧：能夠知道在種種不同的時劫，和在不同的國土裡成正覺，隨成正覺所現佛身

相，依據正報的事。 

辭無礙的智慧：是說佛成正覺是用種種不同的法門修證得的。 

樂說無礙的智慧：在每一句法裡包含的法義，就以無量劫的時間來說也說不盡。 

P446 復次法無礙智，知一切如來語，力無所畏，不共佛法，大慈大悲，辯才方便，轉法

輪，一切智智隨證。義無礙智，知如來隨八萬四千衆生心行根解差別音聲。辭無礙智，隨

一切衆生行，以如來音聲差別說。樂說無礙智，隨眾生信解，以如來智清淨行圓滿說。 

這是第十次對四無礙智的補充，加強闡明。 

法無礙的智慧：能知道諸佛的言語音聲，能隨自意語，能隨他意語，能隨自他語。「力」是指

能破魔的驕慢。「無畏」是能伏外道。「不共」是不共有異於二乘。「慈悲」是恒常說法不疲

厭。「辯才」是說法圓融，通達無礙，不受外來的問難所屈。「方便」是能隨順物機。「轉法



P

A

G

E

 

 

輪」是演說正法。 

法無礙的智慧：以佛的十種力，四種無所畏，十八種不共於二乘的佛法，本著大慈大悲心，

發揮無礙辯才，善巧方便來轉大法輪，諸佛所有的智慧中的大智慧，隨之證得。 

義無礙的智慧：能知道佛可以隨著八萬四千種眾生的「心意」，而攝受他們。能隨著八萬四千

種眾生的「行」而影響他們。能隨著八萬四千種眾生的「根性」而契合他們。能隨著八萬四

千種眾生的理解程度，音聲差別，而教化他們。 

辭無礙的智慧：隨著一切眾生的心行，以佛的圓音，對眾生說法，使眾生隨類各得明白，就

如佛用不同的音聲說法一樣。 

樂說無礙的智慧：隨著眾生的信解，以佛的智慧，清淨圓滿地對眾生演說妙法。皆令眾生悟

無上道。 

P447 佛子！菩薩住第九地，得如是善巧無礙智。得如來妙法藏，作大法師。 

得義陀羅尼，法陀羅尼，智陀羅尼，光照陀羅尼，善慧陀羅尼，眾財陀羅尼，威德陀羅

尼，無礙門陀羅尼，無邊際陀羅尼，種種義陀羅尼。如是等百萬阿僧祇陀羅尼門，皆得圓

滿。以百萬阿僧祇善巧音聲辯才門，而演說法。 

金剛藏菩薩把四無礙智，反覆精確解釋完了，又稱一聲諸位佛子！修習第九地法門的菩薩，

證到善慧地，得到前面所說那樣多的善巧方便無礙的智慧，也得到了佛的甚妙法藏，因之，

他能為世間的大法師。 

又得到義理的總持法門，教法的總持法門，智慧的總持法門，光照的總持法門，光是慈光攝

受。 

善慧的總持法門：剛強的眾生，使用善慧降伏。 

眾財的總持法門：上求佛道，下化眾生謂之「眾財」。 

威德的總持法門：示教大乘的威德勝利，令下劣的眾生，生起善性。 

無能障礙的總持法門：不斷辯才，依智常說。 

無有邊際的總持法門：樂說，深說，不倦無盡之時。 



P

A

G

E

 

 

和各種義理的總持法門：樂說廣說。像這樣種種，有百萬阿僧祇的總持法門，每一個都圓滿

明瞭，為眾生演說。以百萬的善巧音聲和辯才無礙的法門，而為眾生開演佛的上妙法義。 

P448 此菩薩得如是百萬阿僧祇陀羅尼門已，於無量佛所。一一佛前，悉以如是百萬阿僧祇

陀羅尼門，聽聞正法。聞已不忘。以無量差別門，為他演說。此菩薩初見於佛，頭頂禮

敬，即於佛所，得無量法門。此所得法門，非彼聞持諸大聲聞，於百千劫所能領受。 

這位菩薩得到像前面所說的如百萬阿僧祇總持法門後，他到無量數佛的道場中，在每一位佛

面前，他都是同樣用百萬億總持法門來聽聞諸佛的正定正受的正法。他聽了以後，不會像凡

夫樣旋得旋忘。他對每一要義，都深深的印入記憶裡。他能用無量不同的方法，隨時可以為

其他人演說，令聽者接受。 

這位證善慧地的九地菩薩，他不管見到十方三世中那一位佛，他都是一見之後就五體投地，

身心恭敬的禮拜。絕不會慌慌張張，或者敷衍了事，行個禮凑合了事。我們平時拜佛，一定

要專心一意，恭敬肅穆的拜，還要觀想佛就在眼前。拜佛不是光在形式上講究，最主要的是

個「敬」字。菩薩在佛前恭敬誠意的禮拜，得到無量八萬四千法門都明白了。他這時所證悟

的法門，不是那些聲聞聖者，大阿羅漢們所能在百千劫時間內，聽聞佛法所能領悟得到的。 

P449 此菩薩得如是陀羅尼，如是無礙智，坐於法座而說於法。大千世界滿中眾生，隨其心

樂，差別為說。唯除諸佛，及受職菩薩，其餘眾會，威德光明，無能與比。 

這位善慧地的菩薩，修學得到了像前面所說那樣多的總持法門，又證得了像前面所說的四無

礙大智慧，他坐上說法的大法座，面對著三千大千世界中所有各類的眾生，演說佛所說的妙

法。他都能隨著那些眾生的心理，分門別類，契合他們心中之所樂，渴欲聽聞的，演說無上

的妙法。法會大眾之中，除了在坐的諸佛，和法會中受有職位的大菩薩之外，其餘在法會中

諸大菩薩的威德光明，沒有誰能與這位菩薩的威德光明相比了。 

P449 此菩薩處於法座，欲以一音，令諸大眾皆得解了，即得解了。或時欲以種種音聲，令

諸大眾皆得開悟。或時心欲放大光明，演說法門。或時心欲於其身上一一毛孔。皆演法

音。或時心欲乃至三千大千世界，所有一切形無形物，皆悉演出妙法言音。或時心欲發一

言音，周徧法界，悉令解了。或時心欲一切言音，皆作法音，恒住不滅。或時心欲一切世

界簫笛鐘鼓，及以歌詠，一切樂聲，皆演法音。或時心欲於一字中，一切法句言音差別，



P

A

G

E

 

 

皆悉具足。或時心欲令不可說無量世界地水火風四大聚中，所有微塵，一一塵中皆悉演出

不可說法門。如是所念，一切隨心，無不得者。 

這位在善慧地的九地菩薩，當他在法座上說法時，他能以一種音聲演說佛法，使令一切在會

的大眾聽到都能明白。有時他也能用各種不同的語言音聲，對法會大眾說法，使聽到的大

眾，即刻明白，都能開悟，成就各自所修學的道業。 

因為九地的菩薩，他舉心動念，已到隨心自如，神通妙用不可思議的境界。這種境界，一般

人看來，都是神通。在九地菩薩的份上來說，這就是他修行積聚種種善根功德所成就的境

界。菩薩得到這種境界，完全是行所無事，不著一切相，也不離一切相。即一切相說一切

法，即一切法現一切相。他雖然現一切相，但無這種執著。大眾聽到第九地菩薩種種的音聲

後，就能開悟，這就是所說的「聞聲而悟道」。 

菩薩有時又想放大光明，在大光明裡，演說種種法門。羅漢欲觀察一切事的時候，他必須作

意觀察（入定），才能知道一切的前因後果。修證到八地果位的菩薩，已證得無功用行，就不

須入定作意觀察而能隨時明白一切事態的因果。 

因為菩薩的智慧無上，不像羅漢那樣拘謹。菩薩修學的大乘菩薩法，他的心能包太虛，量可

周沙界。所以當他放大光明時，就能在大光明裡演說諸佛的妙法門。有時他又在身上每一個

毛孔裡，都顯現演說妙法，每一個毛孔都放大光明。或者有時菩薩心裡又想，甚至能在三千

大千世界中，所有一切有形相的物體，和一切無形相的物體，都在說法，都在聽法，所以說

「皆悉演出妙法言音」。 

現在菩薩能在其中大顯神通。或者有時菩薩只發一種言音，眾生聽了，也能隨類各得其解。

菩薩所發的言音，謂之圓音，不須經過別人翻譯，自然變成各種不同的言音，徧法界的眾生

聽了，皆悉明白。或者有時菩薩心中又想，把所有的言音，都變作法音，不單自己所發出的

言音是在說法，就連每一類的眾生所發的言音也都在說法。 

徧世界萬事萬物都在說法：人說人的法，神說神的法，菩薩說菩薩的法，二乘聖者說二乘

法，天上的阿修羅和人間的阿修羅，就說好勇鬥狠的法。一切音聲，都成為法音，常住不

滅，就如現在的無線電一樣，常播不息。或者有時菩薩又想，一切世界上的簫笛鐘鼓和歌詠

的音樂聲，所演奏的也都是法音，歌詠純為讚揚三寶的梵音。或者有時菩薩又想能在一個字



P

A

G

E

 

 

裡，一切法句的言音中，都能具體表明它的不同意義，而且圓滿。或者有時菩薩心裡願意使

令不可說無量的世界，地水火風四大所聚積的中間，所有微塵，每一粒微塵裡，都能演出無

量無邊不可說那麼多的法門。 

像這樣他所想的，一切的一切，都能隨心所欲，沒有得不到的，所以說菩薩的境界是不可思

議。菩薩的想，不是妄想，菩薩想做任何事，都不須早作打算，他是隨願都成的。 

P451 佛子！此菩薩。假使三千大千世界所有眾生，咸至其前，一一皆以無量言音而興問

難。一一問難，各各不同，菩薩於一念頃，悉能領受。仍以一音，普為解釋。令隨心樂，

各得歡喜。如是乃至不可說世界所有眾生，一剎那間。一一皆以無量言音而興問難。一一

問難，各各不同。菩薩於一念頃，悉能領受，亦以一音普為解釋。各隨心樂，令得歡喜。

乃至不可說不可說世界滿中眾生，菩薩皆能隨其心樂，隨根隨解，而為說法。承佛神力，

廣作佛事，普為一切作所依怙。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！這位善慧地的大菩薩，假使三千大千世界中，所有的眾生，

都到他面前來，每個人都用自己的方言，向他請問所不懂得困難問題，虔誠請求指示。而每

個人所問的困難問題，各個不同。 

因為眾生的品類不同，問題自然各有不同。菩薩只在一念之間，就能明白他們的意思，仍然

用一種音聲，普徧為眾生解釋。每個眾生聽了，都能瞭解，也能令他們隨心滿願，得到各自

所希望的解答，使令個個滿心歡喜。像這樣的情形，甚至有不可說的世界，其中所有的眾

生，在一刹那的時間，個個都以無量的言音而向菩薩提出困難的問題，每個困難的問題，它

的義理又各有不同，然而菩薩只在一轉念之間，就都能明白他們所問的困難之處。也用一種

音聲，普徧為大眾解釋，各隨他們心中所歡喜的，令他們得到滿意。 

更甚而言之，有不可說不可說那樣多的世界，其中各類的眾生，菩薩都能隨著他們心中所高

興的，隨著他們的根性，隨著他們所能理解，而為他們說法。菩薩仰承十方諸佛的大威神

力，廣大普徧的作大佛事，普徧為一切眾生，作他們所依持的、所怙念的師表。 

P452 佛子！此菩薩復更精進，成就智明。假使一毛端處，有不可說世界微塵數諸佛眾會。

一一眾會，有不可說世界微塵數眾生。一一眾生，有不可說世界微塵數性欲。彼諸佛隨其

性欲，各與法門。如一毛端處，一切法界處，悉亦如是。如是所說無量法門，菩薩於一念



P

A

G

E

 

 

中，悉能領受，無有忘失。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！這位善慧地的菩薩，三業清淨，已達到圓滿無漏的程度，又

努力精進，勤修善業。所以他成就了無上的智慧，如日月般的光明。假使在一毛端的地方，

有不可說世界微塵數的諸佛，都在那兒聚眾作法會。每個法會，又有不可說世界微塵數的眾

生。每個眾生，又有不可說世界微塵數的心性欲望，各各不同。 

雖然如此，但在法會的諸佛，仍能隨著所有眾生，契合他們的根性好樂欲望，分別賜與他們

不同的法門。在每一毛端的地方，一切法界的地方，都是這樣各與眾生不同法門，也都這樣

演說無量的上妙法門。菩薩在一念之中，他能領受如上所說的無量微塵數的法門，而且永遠

不會忘記。江裡的水，時時淌流著。我們為了要續佛慧命，令正法常住，法燈長明；有一分

鐘的呼吸，就說一分鐘的法，有十分鐘的呼吸，就說十分鐘的法，為法忘軀，不計得失。 

P453 佛子！菩薩住此第九地，晝夜專勤，更無餘念。唯入佛境界，親近如來。入諸菩薩甚

深解脫，常在三昧。恒見諸佛，未曾捨離。一一劫中，見無量佛，無量百佛，無量千佛。

乃至無量百千億那由他佛。恭敬尊重，承事供養。於諸佛所，種種問難，得說法陀羅尼。

所有善根，轉更明淨。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！菩薩他雖然已經證得了第九地的果位，但他仍然是不分白天

晚上，專心一意更加勤奮勇猛精進，絲毫不生一點其他思想。唯一只想能明白佛法，深入佛

的境界，和親近諸佛。同時希望進入諸大菩薩的甚深解脫境界，常在正定中。不管是在定中

或出定的時候，他都能經常見到十方諸佛，不曾稍有離開諸佛的思想。 

菩薩在每一個時劫裡，定可見到無數的佛，無數的百多佛，無數的千多佛，甚至可以見到無

數百、千、億那由他那樣多的佛。而且對每位佛都是恭恭敬敬的尊重，並謹慎承事諸佛。日

常對諸佛的供養，也非常仔細周到。在諸佛的道場，遇有關於修持和義理方面的疑難，一定

誠懇請問，因之得到樂說諸法的總持三昧，所修的善根功德，更加光明清淨了。 

P453 譬如真金，善巧金師，用作寶冠。轉輪聖王，以嚴其首。四天下內一切小王，及諸臣

民諸莊嚴具，無與等者。此第九地菩薩善根，亦復如是。一切聲聞辟支佛，及下地菩薩所

有善根，無能與等。 

菩薩如是的表現，就好像一塊真金，經一位善於冶金的名師，採用精巧的製金技能，來做一



P

A

G

E

 

 

頂王冠，戴在轉輪聖王的頭上，以莊嚴王首。所有四天下的諸小國王和在朝的宰官大臣，以

及百姓們，盡他們所有最名貴的裝飾品，也沒有一樣可與這頂金冠相匹配的。轉輪聖王分四

等：金輪王統領四天下。銀輪王統領三洲。銅輪王統領兩洲。鐡輪王統領一洲。 

在第九地的菩薩，他修積所得種種的善根，就好像這頂金王冠那樣名貴。至於諸二乘聖者聲

聞緣覺，以及九地以前各地的菩薩，他們修積的善根功德，是不能和九地菩薩相提並論的，

不可與九地菩薩齊等的。 

P454 佛子！譬如二千世界主大梵天王，身出光明。二千界中幽遠之處，悉能照耀，除其黑

暗。此地菩薩所有善根，亦復如是。能出光明，照眾生心，煩惱黑暗，皆令息滅。 

金剛藏菩薩深恐法會大眾入了無聞三昧，於是大聲疾呼一聲諸位佛子！我現在要為諸位說一

個譬喩：好像二千世界的統治者大梵天王，他的身上可以放出大光明，這種光可以照徧二千

世界中遙遠幽暗的地方。平時肉眼看不見的，普通的光線都不易照到的，大梵天王身上放出

的光，就可以照耀到那些地方，使其黑暗立即消滅。 

證得第九地果位的菩薩，他所積聚的種種善根功德，就好像大梵天王的光明一樣。他能現出

他的智慧之光，照射入眾生心之深處，令眾生盡除身心煩惱痛苦，掃滅黑暗，而得到清涼。

菩薩的智慧光明得來的因緣，是他在往昔多生多劫中修行的時候，心量曠遠，沒有妒忌心，

沒有障礙別人向道的心，沒有一切不正當的思想，也沒有欲念，一切清淨無染。他一步一步

修持梵行。因為他心地清淨了，本有的光明就顯現出來。如果他心地黑暗，本有的光明，怎

樣也顯現不出來。 

菩薩和凡夫不同的地方，就在他的思想光明磊落，只知利人，不思利己，以救人度人利人為

己任。對於所有的眾生，一視同仁，如見有一個受苦的，他就覺得自己沒有盡到愛護的責

任，才導致這些眾生受苦。菩薩雖然如此普度眾生，但他心意中是度而無度，利而無利，不

曾存有一個「我已度了眾生，我已救了眾生」的心。他是徹底掃除一切，離了一切相。他的

智慧光明，是因為把一切私欲妄想掃盡，沒有了欲念，因此智慧之光輝，顯現出來，照徹眾

生的心之深處，令眾生的自性光明，也顯現出來了。自性之光顯出，自然把煩惱黑暗斷除消

盡了。 

P454 此菩薩十波羅蜜中，力波羅蜜最勝。餘波羅蜜非不修行，但隨力隨分。 



P

A

G

E

 

 

佛子！是名略說菩薩摩訶薩第九善慧地。若廣說者，於無量劫，亦不能盡。 

這位第九地的菩薩，他修積十種波羅蜜的功德，其中比較偏重於修「力」波羅蜜，其他另外

九種波羅蜜並不是不修，但隨自己的力量和緣份而見機修行。「「力」是幫助人的意思，絕不是

持力來欺壓弱者，橫蠻無理，以己為勝。而是用以柔尅剛，以弱制強的綿綿慈悲毅力，來做

別人所做不到的事，不肯做的事，不敢做的事。能利益大眾的合於真理的事，這才可稱為

「力」波羅蜜。 

金剛藏菩薩又悲心切切，慈念諄諄的稱一聲諸位佛子！前面所說的經文義理，不過是略略說

一說修行菩薩道，積聚種種善根的大菩薩們，在第九善慧地修行的境界和相狀。假若我向廣

大方面來說，就經過無量劫的時間，恐怕也沒有方法把這些境界說完。 

P455 佛子！菩薩摩訶薩住此地，多作二千世界主大梵天王。善能統理，自在饒益。能為一

切聲聞緣覺，及諸菩薩，分別演說波羅蜜行。隨眾生心，所有問難，無能屈者。布施，愛

語，利行，同事，如是一切諸所作業，皆不離念佛，乃至不離念一切種，一切智智。復作

是念：我當於一切眾生中為首，為勝，乃至為一切智智依止者。此菩薩若發勤精進，於一

念頃，得百萬阿僧祇國土微塵數三昧。乃至示現百萬阿僧祇國土微塵數菩薩，以為眷屬。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！修菩薩行，積聚種種善根功德的大菩薩，他在第九善慧地的

時候，大多數示現做二千世界的主宰者；大梵天的天王。當他統治二千世界時，他是一位賢

能的天王，善能治理政事，教化天眾，利益眾生。 

他有神通，自在妙用。而且能為二乘聖者聲聞緣覺，和諸地菩薩們，詳細解釋，分別演說諸

波羅蜜的行門。倘若有眾生對佛法的義理有不明白的地方，他也能隨眾生的根性，理解能

力，對他們仔細解釋他們的疑難。不管任何困難的問題，也不管來問的人是有意問難，或真

求指示，他總是心平氣和為他們詳說明白，令來問的人自然心悅誠服。 

菩薩他有四無礙的智慧，絕不會被人問得答不出來，或被辯論失敗的。菩薩對眾生布施，是

真誠的，難捨能捨的。他教化眾生，總不離用四攝法，常說慈愛眾生的話，令那些剛強的眾

生，一聽到他由慈悲心中流出的真誠，用方便智慧之舌說的正語，不管貧富貴賤的人，沒有

一個人不隨順他，依止他，隨他皈依佛，學佛法的。菩薩他只記得要利益眾生，從來不想到

要利益自己。他和眾生常站在一起住在一起，所謂同行同坐同臥同食，一切和眾生打成一



P

A

G

E

 

 

片，因之眾生都能受他的感化，真正發菩提心。 

菩薩用四攝法教化眾生，他所作的一切，都是善業，因為他從不曾離念佛的慈悲，以及念法

的無上甚深微妙，念僧廣種福田，念一切種，一切的智中之智。如此上勤求佛道，下化一切

眾生，這才是菩薩念茲在茲而不忘懷的佛事。菩薩又這樣思惟：我應當在所有眾生中，作他

們的首領，代他們受苦受難，作一個殊勝的領導者，德性能力都勝過一切眾生，捨己為人，

做人不能、不願做的有益於大眾的事，乃至作為一切智者中的最有智慧的依止者。這就是說

他的智慧已達到如佛的智慧，他已是了脫生死，去欲斷愛的無漏聖者。菩薩修行的目的，是

在成佛，不是以達自了為滿願，否則他又何必努力勤修六度萬行的菩薩行呢？ 

這位九地菩薩如果勤修精進，就在一念之間，可以得到百萬阿僧祇劫國土微塵數那樣多的正

定正受。一個阿僧祇就是無量數，現在有百萬個無量數國土微塵數三昧，多到何種程度，簡

直不可想像。又甚而可以示現百萬阿僧祇國土微塵數那樣多的菩薩作為他的眷屬。 

若以菩薩殊勝願力，自在示現，過於此數。乃至百千億那由他劫，不能數知。 

假若以菩薩往昔所發的殊勝願力來說，自在示現，還可超過上面所說的數目。乃至用百千億

那由他劫的時間來計算，也不可能知道得清楚明白。 

P456 爾時金剛藏菩薩，欲重宣其義，而說頌曰： 

無量智力善觀察 最上微妙世難知  普入如來祕密處 利益眾生入九地 

無量智慧力的來源，前面曾經講過，是從往昔修習清淨梵行得來的。第八地菩薩已經修得不

動的智慧，他已達到無逆無順、無惑無欲、無是無非、無好無壞、無成無敗、無善無惡的境

界。他完全不為外境所轉，而能轉一切境界，所以稱為不動地菩薩。他此時已是內無心、外

無物，把根塵識都停止了活動，受智之所示，不受識的意念。眼不為色塵所汚，耳不為聲塵

所惑，鼻不為香塵所誘，舌不為味塵所移，身不為觸塵所搖動迷，意不為法塵所搖動。如此

就生出了無量智慧。無量的智慧，就是無量的力量。用智慧的力量觀察諸法實相，乃至「無

上甚深微妙法，百千萬劫難遭遇。我今見聞得受持，願解如來真實意」。這種甚深微妙法，世

上的凡夫怎能懂得！ 

只有八地菩薩證得了妙觀察智，可以深入佛的秘密法藏之處才懂得。佛的秘密法藏之處，就



P

A

G

E

 

 

是「為彼說而此不知，為此說而彼不知，為彼此互說，而彼此互不知。為彼此互說，而彼此

互知」。這種秘密處，就是微細處，就是難知處，就是不明白之處。菩薩勤修佛道，就是要求

如佛的智慧，入如來的秘密處。入此深處，得到無上智慧之力，才能普徧觀察眾生，利益眾

生，也就進入了第九地；善慧地。如果菩薩在第八地時不繼續努力，勤求上進，就在那兒永

作不動地的菩薩，那永遠也不會證得佛果。 

總持三昧皆自在 獲大神通入眾剎  力智無畏不共法 願力悲心入九地 

住於此地持法藏 了善不善及無記  有漏無漏世出世 思不思議悉善知 

若法決定不決定 三乘所作悉觀察  有為無為行差別 如是而知入世間 

若欲知諸眾生心 則能以智如實知  種種速轉壞非壞 無質無邊等眾相 

煩惱無邊恒共伴 眠起一義續諸趣  業性種種各差別 因壞果集皆能了 

諸根種種下中上 先後際等無量別  解性樂欲亦復然 八萬四千靡不知 

眾生惑見恒隨縛 無始稠林未除翦  與志共俱心並生 常相羈繫不斷絕 

但唯妄想非實物 不離於心無處所  禪定境排仍退轉 金剛道滅方畢竟 

六趣受生各差別 業田愛潤無明覆  識為種子名色芽 三界無始恒相續 

惑業心習生諸趣 若離於此不復生  眾生悉在三聚中 或溺於見或行道 

住於此地善觀察 隨其心樂及根解   悉以無礙妙辯才 如其所應差別說 

處於法座如師子 亦如牛王寶山王  又如龍王布密雲 霔甘露雨充大海 

善知法性及奧義 隨順言辭能辯說  總持百萬阿僧祇 譬如大海受眾雨 

總持三昧皆清淨 能於一念見多佛  一一佛所皆聞法 復以妙音而演暢 

若欲三千大千界 教化一切諸群生  如雲廣布無不及 隨其根欲悉令喜 

毛端佛眾無有數 眾生心樂亦無極  悉應其心與法門 一切法界皆如是 

菩薩勤加精進力 復獲功德轉增勝  聞持爾所諸法門 如地能持一切種 

十方無量諸眾生 咸來親近會中坐  一念隨心各問難 一音普對悉充足 

住於此地為法王 隨機誨誘無厭倦   日夜見佛未曾捨 入深寂滅智解脫 

供養諸佛善益明 如王頂上妙寶冠  復使眾生煩惱滅 譬如梵王光普照 

住此多作大梵王 以三乘法化眾生  所行善業普饒益 乃至當成一切智 

一念所入諸三昧 阿僧祇剎微塵數  見佛說法亦復然 願力所作復過此 



P

A

G

E

 

 

此是第九善慧地 大智菩薩所行處  甚深微妙難可見 我為佛子已宣說 

 


