
1 

 

1 

 

20260108 華嚴經卷三十七 十地品第二十六之四下 

【第七遠行地】經 28  整 20 

遠行地就是要遠行了，什麼叫作遠行?遠行不是世間得出去海外旅行。 

遠行有二義；1.就是離世間最遠的地方，叫作遠行。2.就是離出世間最近，叫作遠行。 

重點一、修十種方便慧起殊勝道；菩薩摩訶薩具足第六地行已，欲入第七遠行地，當修十種

方便慧?起殊勝道。哪十種方便慧呢? 

所謂雖善修空無相無願三昧，而慈悲不捨衆生。雖得諸佛平等法，而樂常供養佛。 

雖知諸佛音聲，性空寂滅不可言說，而能隨一切衆生出種種差別清淨音聲。 

雖隨諸佛了知三世唯是一念，而隨衆生意解分別，以種種相、種種時、種種劫數，而修諸

行。菩薩以如是十種方便慧，起殊勝行。從第六地入第七地，入已，此行常現在前，名為住

第七遠行地。 

這十種慧法門每一句的開頭都有一個「雖」字，意思就是認識空、無相、無願解脫門，已經

透視諸法實相，但是可不可以離開?不可以。為什麼呢?因為功德尚未圓滿，還有功課。但是

從初地到第六第的功課已做盡，可度得眾生也已度盡，接下來還能做什麼呢? 

重點二、以無功用、無分別心成就圓滿如來境界 

P368 此菩薩作是念：如是無量如來境界，乃至於百千億那由他劫不能得知。我悉應以無功

用，無分別心成就圓滿。 

菩薩修行的關鍵轉折點是第七遠行地，在這之前是有功用行，菩薩精進努力累積功德，可說

是有用的人。到第七地遠行地之後開始發現如來的境界不是努力用功就能得到，要圓滿如來

境界，應放下分別，以無功用行圓滿成就。原來真正的大用是「無用」之用，叫作無功用

行。 

重點三、念念常能具足十波羅蜜；P368 此菩薩以深智慧如是觀察，常勤修習方便慧，起殊勝

道，安住不動，無有一念休息廢捨。行住坐臥乃至睡夢，未曾暫與蓋障相應，常不捨於如是

想念。所謂無功用行，並不是指遠行地菩薩休息不作為，停止一切作用。而是指更為厲害得



2 

 

2 

 

進入更高的境界。 

P369 此菩薩於念念中，常能具足十波羅蜜。何以故？念念皆以大悲為首，修行佛法，向佛智

故。所有善根，為求佛智，施與衆生，是名檀那波羅蜜。能滅一切諸煩惱熱，是名尸羅波羅

蜜。慈悲為首，不損衆生，是名羼提波羅蜜。求勝善法，無有厭足，是名毗梨耶波羅蜜。一

切智道常現在前，未嘗散亂，是名禪那波羅蜜。能忍諸法無生無滅，是名般若波羅蜜。能出

生無量智，是名方便波羅蜜。能求上上勝智，是名願波羅蜜。一切異論及諸魔衆無能沮壞，

是名力波羅蜜。如實了知一切法，是名智波羅蜜。 

念念都具足十波羅蜜，乃至於種種波羅密希皆圓滿。然而菩薩的心並沒有我在修波羅蜜的想

法。這是從有功用轉到無功用的轉折點，最終要達到無住心、修一切善、不執著一切善，度

一切眾生，卻無一眾生可度。 

重點四、功用行滿得入智慧自在行；P371 爾時解脫月菩薩問金剛藏菩薩言：佛子！菩薩但於

此第七地中，滿足一切菩提分法，為諸地中亦能滿足。 

解脫月菩薩問；為何菩薩只在第七地中滿足所有的菩提分法?前面諸地不也是在修習? 

P371 金剛藏菩薩言：佛子！菩薩於十地中皆能滿足菩提分法。然第七地最為殊勝。何以故？

此第七地功用行滿，得入智慧自在行故。 

金剛藏菩薩說:雖然在十地當中，都能滿足這些波羅蜜，但是第七地最殊勝，原因是第七地的

有功用行的努力達到滿分，能做的都做到最徹底，準備進入智慧自在之行。 

P371 何以故？菩薩從初地乃至第七地，成就智功用分。以此力故，從第八地乃至第十，無功

用行，皆悉成就。 

差別在哪裡?在於有功用行與無功用行，所謂無功用行我恆摧，到第七地不但是分別我執根

除，連具生我執也根除，所以第七地沒有我執。從此要進入最後的第八第到的十地得無功用

行階段。 

重點五、離煩惱與超煩惱； 

P373 解脫月菩薩言：佛子！此七地菩薩為是染行？為是淨行？ 



3 

 

3 

 

金剛藏菩薩言：佛子！從初地至七地所行諸行，皆捨離煩惱業，以廻向無上菩提故。分得平

等道故。然未名為超煩惱行。解脫月菩薩問；請問第七地菩薩到底是染?還是淨? 

初地到七地，雖然也捨離煩惱，但還沒有超越煩惱，離開跟超越不同；譬如我不跟你計較，

這是離煩惱。如果說；我不但不跟你計較，甚至還幫妳轉煩惱，敵人變朋友，這就是超越煩

惱。 

重點六、勤求上道而不捨離，雖行實際而不作證； 

P378 佛子！菩薩住此第七地，得甚深遠離無行，常行身語意業，勤求上道而不捨離，是故菩

薩雖行實際而不作證。 

第七地菩薩到這個階段不計任何形象，可以化現任何得身口意圓滿度眾生的因緣，且不執著

我在度眾生。所以菩薩住此第七地，得甚深遠離無行。但是有沒有在作?不但作還更加精進常

行身語意業，沒有因此而停息。 

第七第的關鍵詞就是「雖行實際而不作證」，意思是說雖然菩薩已經證得實際果位，但是他可

以選擇不證。菩薩從第六地以來就可以入滅盡定，遠離世間到第七地，不但證得滅盡定的功

德，隨時可入定出定，但是不作證，所以名為成就不可思議身語意業，行於實際而不作證。

有如在學成績很好，但就是不想畢業。 

菩薩在這個階段以慈悲的方便力，示現生死，所以第七地跟方便波羅蜜相應。應以何身得度

即現何身，這就是大方便力。 

十波羅蜜中以方便波羅蜜為主，菩薩住此地，多作自在天王，善為眾生說證智法，令其證

入。 

結語；現前地，般若波羅蜜現前，證得三解脫門的無量三昧，到了遠行地雖然能夠證得實際

地位，已經可以跟大家說拜拜；可是他不說再見，而且還要回到娑婆世界來廣度一切眾生，

不是因為執著放不下，而是身與心都遠離汙垢。這是非常殊勝的一地。 

P362 是時天衆心歡喜 散寶成雲在空住  普發種種妙音聲 告於最勝清淨者 

了達勝義智自在 成就功德百千億  人中蓮華無所著 為利群生演深行 



4 

 

4 

 

自在天王在空中 放大光明照佛身  亦散最上妙香雲 普供除憂煩惱者 

爾時天衆皆歡喜 悉發美音同讚述  我等聞斯地功德 則為已獲大善利 

天女是時心慶悅 競奏樂音千萬種  悉以如來神力故 音中共作如是言 

威儀寂靜最無比 能調難調世應供  已超一切諸世間 而行於世闡妙道 

雖現種種無量身 知身一一無所有  巧以言辭說諸法 不取文字音聲相 

往詣百千諸國土 以諸上供供養佛  智慧自在無所著 不生於我佛國想 

雖勤教化諸衆生 而無彼己一切心  雖已修成廣大善 而於善法不生著 

以見一切諸世間 貪恚癡火常熾然  於諸想念悉皆離 發起大悲精進力 

一切諸天及天女 種種供養稱讚已  悉共同時默然住 瞻仰人尊願聞法 

時解脫月復請言 此諸大衆心清淨  第七地中諸行相 唯願佛子為宣說 

這時，解脫月菩薩又向金剛藏菩薩請法，說：這些在法會中的大菩薩，他們都懷著一顆清淨

而沒有絲毫妄念的至誠心，等待著聽聞十地中，第七地的妙法。在第七地時應如何修行？修

些甚麼法門？是些甚麼境界？有些甚麼樣的相狀？希望佛的大弟子——金剛藏菩薩，請你繼

續為大家演說。 

P365 爾時金剛藏菩薩告解脫月菩薩言，佛子！菩薩摩訶薩具足第六地行已，欲入第七遠行

地，當修十種方便慧，起殊勝道。 

當解脫月菩薩向金剛藏菩薩請法之後，金剛藏菩薩立刻接受他的請求，說： 

諸位佛子！修行菩薩道積集種種善根的大菩薩，修行圓滿了第六地之後，再繼續修行第七

地；遠行地時，他應該修習十種的方便智慧。 

這十種方便智慧，可以啟發對佛法深入了解，對一切有為法更徹底認識，而捨棄執著。對教

化衆生的慈悲心更深切。了法性空而能隨衆生意解，起殊勝智慧，方便善巧任運行事。 

P365 何等為十？所謂雖善修空無相無願三昧，而慈悲不捨衆生。雖得諸佛平等法，而樂常

供養佛。雖入觀空智門，而勤集福德。雖遠離三界，而莊嚴三界。雖畢竟寂滅諸煩惱燄，

而能為一切衆生起滅貪瞋癡煩惱燄。雖知諸法如幻、如夢、如影、如響、如燄、如化、如

水中月、如鏡中像，自性無二。而隨心作業無量差別。雖知一切國土猶如虛空，而能以清

淨妙行莊嚴佛土。雖知諸佛法身本性無身，而以相好莊嚴其身。雖知諸佛音聲，性空寂滅



5 

 

5 

 

不可言說，而能隨一切衆生出種種差別清淨音聲。雖隨諸佛了知三世唯是一念，而隨衆生

意解分別，以種種相、種種時、種種劫數，而修諸行。菩薩以如是十種方便慧，起殊勝

行。從第六地入第七地，入已，此行常現在前，名為住第七遠行地。 

甚麼叫十種方便智慧呢？就是： 

①菩薩雖然已經知道一切都是空，一切都是無相，一切都是無願的。這三種空、無相、無願

的三昧，菩薩雖已深入這種解脫三昧中，可是他還是要發大慈悲心來教化衆生。令衆生發菩

提心，用慈悲喜捨四種無量的大慈悲心，不捨一個衆生。有些人不相信菩薩幫助人，因為他

沒有看見顯著的事實。要知道菩薩幫助人，是不求報酬的。如果菩薩不幫助我們，恐怕連這

個人身都難得到！何以見得？如像我們能一念向善，能知諸惡莫作，能知畏因果，這就是菩

薩在無形中影響我們，教化我們。 

②菩薩歷劫修行，本來已證得與佛平等智慧、法力和神通，可他還願意恭敬供奉三世諸佛。

③菩薩雖然已入觀空的智慧法門，了知諸法皆空，但他還是常常修積種種福德善根。 

④菩薩本來早已超出三界，早已捨離了欲念，可他還是不停的做善功德，以此莊嚴三界。 

⑤菩薩已經滅除了一切煩惱的火燄，但是他為了教化衆生，還得生一點滅三毒的火燄。 

⑥菩薩雖然已經知道世上一切有為法是如幻的、如夢境、如光影、如響應聲、如火燄、如變

化、如水中的月亮、如鏡裡的影像；這些都是虛妄的、假的。自己的佛性沒有兩個，而能隨

著本有的慈悲心，造種種不同的善業。 

⑦菩薩雖然知道一切諸佛的國土，也是猶如虛空一樣，不會生執著心，而他仍能以清淨的妙

行，來莊嚴十方諸佛國土，令十方諸佛國土更加莊嚴勝妙。 

⑧菩薩雖然已知道諸佛的法身，本性是沒有一定的身相，但他仍然用三十二種相好來莊嚴諸

佛的法身。 

⑨菩薩雖然已知道諸佛的音聲，本來是性空寂滅，不可以言說來形容表達，是離言說相、離

文字相、離心緣相的，可是菩薩能隨一切衆生的境界，發出種種不同的清淨音聲。 

⑩菩薩雖然明白諸佛的法，覺悟三世也不過是一念而生起，可是他依然隨衆生心意所明白



6 

 

6 

 

的，來一一分別。在種種形相、種種時間、種種劫數裡，修行菩薩應修行的種種法門。 

菩薩用上面所說十種方便智慧，開啟他最上最殊勝的智慧，修菩薩行，行菩薩道。從第六地

進入第七地之後，如是種種修行的法門和境界，常現在他的心意中，永遠不會退失，這就叫

做「住第七地——遠行地」，「「住」是不會退失的意思。 

P367 佛子！菩薩摩訶薩住此第七地已，入無量衆生界。入無量諸佛教化衆生業。入無量世

界網。入無量諸佛清淨國土。入無量種種差別法。入無量諸佛現覺智。入無量劫數。入無

量諸佛覺了三世智。入無量衆生差別信解。入無量諸佛示現種種名色身。入無量衆生欲樂

諸根差別。入無量諸佛語言音聲，令衆生歡喜。入無量衆生種種心行。入無量諸佛了知廣

大智。入無量聲聞乘信解。入無量諸佛說智道令信解。入無量辟支佛所成就。入無量諸佛

說甚深智慧門令趣入。入無量諸菩薩方便行。入無量諸佛所說大乘集成事，令菩薩得入。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！菩薩中的大菩薩，住在第七地之後，他能隨心所願到各種類

別的衆生界去。 

他又能入諸佛教化衆生的善業中助佛濟度衆生。 

他又能到無以數計的星球世界網中去行菩薩道。 

他又能進入諸佛的清淨國土去親近諸佛，不受任何阻礙。 

他又能深入種種無量不同的有為法和無為法。 

他又能到無量諸佛示現覺悟衆生的智慧中，令衆生迅速覺悟。 

他又能深入無量長短不同的時劫內，互相攝入、互相無盡。 

他又能深入無量諸佛所覺了的三世智慧中。 

又能入無量衆生不同的信解中，因為他能明白衆生的根性， 

又能入無量諸佛示現各種不同名色的身中。 

又能入無量各種諸根不同的衆生中，契合他們的欲樂，結成同好。 

又能發揮同無量諸佛一樣的語言音聲，代諸佛宣化佛法，教化衆生，令衆生歡喜。 



7 

 

7 

 

他又能善知無量衆生的心理，隨和他們，影響他們，令他們不誤入邪道。 

又能深入無量諸佛的廣大智海，並能明了使用。 

又能深入無量聲聞乘中，深信、理解四諦法門。 

又能深入無量諸佛說法的智道中，令衆生生信解心。 

又能深入無量辟支佛所修的十二因緣法門，成就阿羅漢的果位。 

又能深入無量諸佛所說的甚深智慧法門，令衆生都能進入。 

又能深入無量諸菩薩的方便行門。 

又能深入無量諸佛所說的六度萬行，大乘法門積集而成的佛事，令菩薩也都能入此大乘的圓

融無礙的法門。 

P368 此菩薩作是念：如是無量如來境界，乃至於百千億那由他劫不能得知。我悉應以無功

用，無分別心成就圓滿。佛子！此菩薩以深智慧如是觀察，常勤修習方便慧，起殊勝道，

安住不動，無有一念休息廢捨。行住坐臥乃至睡夢，未曾暫與蓋障相應，常不捨於如是想

念。 

這位住在第七地的菩薩，作這樣的思惟：像這樣不可數知佛的境界，就是用百千億那由他劫

那樣長的時間，也沒有方法得知它的確實數目。我現在應該用不由勤策、任運自然、無功用

行的自在心意，沒有分別計較的心，來圓滿成就這一切的法門。 

諸位佛子！這位住在第七地的菩薩，又用他修行所得的深刻智慧作這樣的觀察，常常勤勉修

習方便智慧，不住空有，所行殊勝。在這種殊勝法道上，安住修行，顯觀成相，行住威儀，

身相不動。菩薩不生一念懈怠的思想，更不會停頓廢捨。行動時、住息時、靜坐時、睡臥

時，甚至夢中，都不會忘失這些大乘佛法；就是在睡夢中，也沒有蓋障、煩惱障來擾繞這些

大乘佛法，因他終不忘卻殊勝的佛道。 

P369 此菩薩於念念中，常能具足十波羅蜜。何以故？念念皆以大悲為首，修行佛法，向佛

智故。所有善根，為求佛智，施與衆生，是名檀那波羅蜜。能滅一切諸煩惱熱，是名尸羅

波羅蜜。慈悲為首，不損衆生，是名羼提波羅蜜。求勝善法，無有厭足，是名毗梨耶波羅



8 

 

8 

 

蜜。一切智道常現在前，未嘗散亂，是名禪那波羅蜜。能忍諸法無生無滅，是名般若波羅

蜜。能出生無量智，是名方便波羅蜜。能求上上勝智，是名願波羅蜜。一切異論及諸魔衆

無能沮壞，是名力波羅蜜。如實了知一切法，是名智波羅蜜。 

這位住在第七地；遠行地的菩薩，無論在甚麼時候，甚麼處所，他的心田中總沒有一刹那忘

失了十種波羅蜜。這是甚麼道理呢？因為菩薩在每一意念中，對人、對一切衆生、對一切

事，他無一不以大悲心為本懷。他之所以勤修各種法門，就是為了趣向勤求佛的智慧。 

①他積集種種善業功德，也是為了求得如佛的智慧。然後再把這些殊勝的智慧，教授給衆

生，令衆生也能得到無上的大智慧，這就是所謂的檀那波羅蜜。波羅蜜的意思是到彼岸，彼

岸就是離生死此岸，登上涅槃彼岸，得成佛道。也就是說檀那波羅蜜；布施功德，達到空、

無相、無願三輪體空，沒一點缺憾，故能到達彼岸，得成佛道。 

②佛的智慧，能消滅任何煩惱執障，無明熾火；這就是說持戒的功夫， 達到清淨無一點染汚

的程度上，可到達涅槃彼岸，得成佛道。 

③以慈悲心為首，不令衆生受到絲毫損傷和不愉快，這就是忍辱功德修到最圓滿無缺憾的地

步，可以到達彼岸，得成佛道。 

④勤求修學殊勝的善法，從不生厭倦心和自滿驕傲心，這就是勇猛精進勤勉求學的精神，達

到最高的程度，可登涅槃彼岸得成佛道。 

⑤所有佛道的智慧，常常呈現於心意識中，運用自如，絕不會散亂恍惚，這就是禪定的功夫

到達最高的程度了。這時定力深厚，智慧油然而生，可以到達彼岸，得成佛道。 

⑥能夠瞭解諸法實相，無生無滅真實道理，這就是智慧到達最高峰，而能登彼岸得成佛道。 

⑦能夠生出無量的善巧方便智慧，對治無量的世法，這就是方便法門的「用大」，發揮了最高

效力，到達彼岸，得成佛道。 

⑧能夠知道勤求無上佛智，夙夜匪懈，這就是願力到達極點的表現。也可以登涅槃彼岸，得

成佛道。 

⑨一切外道的邪見異論，和其他諸魔等，都不能破壞菩薩修學佛道的堅固心，動搖他行菩薩



9 

 

9 

 

道的意志。這就是信心願力已到達彼岸，得成佛道。 

⑩如實相能了解一切法的真理，用以教化衆生，這就是智力已到頂點，無有能超過的，自可

登達彼岸，得成佛道。 

菩薩修學到達第七地，能一念具足十種波羅蜜，念念如是，至此方得具足圓滿。 

P370 佛子！此十波羅蜜，菩薩於念念中皆得具足。如是四攝四持，三十七品，三解脫門，

略說乃至一切菩提分法，於念念中皆悉圓滿。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！這十種波羅蜜，菩薩是一瞬息間都不會稍有失誤，無時無刻

不是念茲在茲，切實修學而求具足圓滿。好像四攝法；菩薩度衆生常用四種方法來攝受衆

生：①布施。②愛語。③利行。④同事。四持，又稱四總持： 

①法總持，又名聞總持，於佛的教法聞持不忘。 

②義總持，於諸法的義理，總持不失。 

③咒總持，菩薩依定起咒，持咒神驗，能除衆生的災患。 

④忍總持，菩薩的實智，能忍持法的實相而不失。 

三十七品，就是三十七種佛道的品名：①四念處。②四正勤。③四如意足，又名四神足。④

五根。⑤五力。⑥七覺分。⑦八正道分。合共為三十七品。 

三解脫門——就是①空解脫門。②無相解脫門。③無願解脫門。這只是大略舉出數種而已。

總之，一切應該修學的菩提覺道法門，在第七地的菩薩，無一樣不是於念念中，勤勉修學，

以求具足圓滿。 

P371 爾時解脫月菩薩問金剛藏菩薩言：佛子！菩薩但於此第七地中，滿足一切菩提分法，

為諸地中亦能滿足。金剛藏菩薩言：佛子！菩薩於十地中皆能滿足菩提分法。然第七地最

為殊勝。何以故？此第七地功用行滿，得入智慧自在行故。 

這時，解脫月菩薩問金剛藏菩薩說：佛子！修學十地法門的菩薩，是只在第七地中時才滿足

一切的菩提覺道法門呢？還是在十地中各地都能滿足一切的菩提覺道法門？ 金剛藏菩薩答覆

解脫月菩薩說：佛子們！修學十地法門的菩薩，在十地中各地都能滿足一切菩提覺道的法



10 

 

10 

 

門，不過在第七地時，修學得最殊勝最圓滿。 

是什麼緣故呢？因為在第七地以前的各地，所修的功德和行門，雖說已算圓滿，但還沒有真

正得到智慧自在，只是到自分滿足。到第七地，所修的功德行滿，可以求八地的證智，得到

智慧自在；五通六用十種自在的境界。 

P371 佛子！菩薩於初地中，緣一切佛法願求故，滿足菩提分法。第二地離心垢故。第三地

願轉增長得法光明故。第四地入道故。第五地順世所作故。第六地入甚深法門故。第七地

起一切佛法故，皆亦滿足菩提分法。何以故？菩薩從初地乃至第七地，成就智功用分。以

此力故，從第八地乃至第十，無功用行，皆悉成就。 

諸位佛的弟子！修習十地法門的菩薩，在前三地時，把世間一切諸有漏法，都依據十善，本

著願力，勤求達到圓滿菩提覺道。所以說：「「初地願中具」。 

第二地是依持清淨戒行，離一切染垢，而圓滿具足，故說：「二地戒中具」。 

第三地時願力增長，依佛的智慧利益衆生，故說：「三地聞中具」。第二和第三地是將有漏諸

法，本著智慧通達到出世的無漏法。 

第四地依清淨的三昧，得聞持如實智顯示，明慧增上。這時菩薩已入佛道，修出世的法門。

第五地為何稱為難勝地呢？因為前諸地雖得出世，而未能順世。真諦與俗諦本是互相違背

的，而今要令其相應和合，故此地已得方便所攝菩提分，能順世有所作為了。 

第六地就已圓滿具足菩提覺道，而進入甚深法門。 

第七地則是積世出世間互各殊勝，能生一切佛法。所有前面說的三十七道品等諸法門，都已

圓滿具足了。 

甚麼原因呢？修學十地法門的菩薩，從初地到第七地，以前六地都是偏重修學一種，到第七

地才具足一切。因之從初積集，到此地時就已成就了智功用的真實智慧。有了這分智力，進

入第八地以至第十地，都能任運自在，不必著意，很自然的無功用行，都能成就。 

P372 佛子！譬如有二世界，一處雜染，一處純淨；是二中間難可得過。唯除菩薩有大方便

神通願力。佛子！菩薩諸地亦復如是；有雜染行，有清淨行。是二中間，難可得過。唯除



11 

 

11 

 

菩薩有大願力，方便智慧，乃能得過。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！譬如說有二個世界，一個世界是有清淨，也雜穢染汚和合

的，一個世界是純一清淨無一點雜染的。這兩個世界中間，是很難通過的。唯有菩薩他有很

大的方便智慧，神通妙用，捨己為人的大願力，可以來去自如。 

諸位佛子！菩薩修習的十地法門，每一地轉進入另一地的時候，也是這樣困難。什麼道理

呢？因為每一個人都有一個阿賴耶識，其中含藏著積劫的雜染種子，這就是俱生我執的根

本。從初地到七地，破了俱生我執，轉藏識為大圓鏡智，成為清淨識，但尚有一分俱生種子

難斷，所以說難過。二中間的意思：是說這阿賴耶識是染淨二者和合，現在於七地中要破此

俱生和合之相，斷絕盡淨，最為困難。除非菩薩有極大的願力，有殊勝的方便智慧，才能安

然渡過進入以後的諸地。 

P373 解脫月菩薩言：佛子！此七地菩薩為是染行？為是淨行？ 

金剛藏菩薩言：佛子！從初地至七地所行諸行，皆捨離煩惱業，以廻向無上菩提故。分得

平等道故。然未名為超煩惱行。 

解脫月菩薩向金剛藏菩薩請問：佛子！在第七地的菩薩他是染行呢？還是清淨行呢？ 

金剛藏菩薩回答解脫月菩薩說：佛子！修學十地法門的菩薩，從初地到七地這一段長程中，

他們所修學的各種法門，以及他們的思想行為，都已捨離了一切煩惱的業行。所修積集的種

種善行功德，都以廻向無上菩提覺道為主要宗旨，成就淨行。然而尚未得淨位。乃因廻向而

分得平等佛道，得淨名，而不是淨位。這是說正在欲斷這一分俱生種子而未能全斷的時候，

所以不能說是超煩惱，因為還未求得純淨的緣故。 

P373 佛子！譬如轉輪聖王，乘天象寶遊四天下，知有貧窮困苦之人。而不為彼衆患所染，

然未名為超過人位。若捨王身生於梵世，乘天宮殿，見千世界，遊千世界，示現梵天光明

威德，爾乃名為超過人位。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！現在我舉一個譬喩：轉輪聖王乘坐著他的象寶，游巡東南西

北四天下所有的世界，看見有許多貧窮困苦的人，但他並不因這些困苦情況而受到沾染，而

轉變這些貧苦人的境遇。因為他還沒有得到超過人為的力量，他還是一個人。假若他捨掉了

人身而生梵天為梵天王，乘著他的梵王宮殿，看見千世界，巡遊千世界，亦現梵天的光明神



12 

 

12 

 

通，權威德能，解救這些貧窮困苦的人的境況，這才可以說是過了人的力量。 

P374 佛子！菩薩亦復如是。始從初地至於七地，乘波羅蜜乘，遊行世間。知諸世間煩惱過

患，以乘正道故，不為煩惱過失所染，然未名為超煩惱行。若捨一切有功用行，從第七地

入第八地，乘菩薩清淨乘，遊行世間，知煩惱過失，不為所染。爾乃名為超煩惱行，以得

一切盡超過故。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！修學十地法門的菩薩們，也如同上面所說的譬喩一樣。從初

發心修學第一地；歡喜地起，循序漸進到第七地；遠行地，積集種種善根，勤求修習諸波羅

蜜，得到諸波羅蜜圓滿的神通妙用，乘無上智慧的大乘，遊行世間。得知得見世間一切憂悲

苦患，及各種煩惱纒縛。 

但菩薩已了解一切因緣業報，有正道思想，殊勝智慧，所以不會為這種煩惱過失而受到影

響。雖然有這種正見和定力，但還不能說已超過煩惱的染行。假若菩薩能進而捨却一切有

相，著意的功用思想，斷却最後一分俱生種子，從第七地進入第八地，這時已捨去有功用的

思想，得到第八地的報得成就，清淨名位。乘此清淨的大乘，遊行世間，知見煩惱過失，不

為所染。這才能真正說是已超煩惱業行。因為菩薩此時已經徹底捨却一切有相和著意，盡得

任運自在的真實法喜。 

P374 佛子！此第七地菩薩盡超過多貪等諸煩惱衆，住此地，不名有煩惱者，不名無煩惱

者。何以故？一切煩惱不現行故，不名有者。求如來智心未滿故，不名無者。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！正在修習第七地的這位菩薩，他已經超過了一切貪欲之念，

和所有一切無謂的煩惱，甚至連求成佛果的心都不存在。對世間一切的苦惱，也無所謂厭

惡；也不取空，也不著有。這些對他都引不起煩惱，所以說他已「盡超諸貪及煩惱衆」。住在

第七地這個階段，不能說是無煩惱了。 

甚麼道理呢？因為一切的煩惱不容易顯現，這菩薩常在觀照之中，所以說不名有煩惱的人。

但他修積集種種善根功德，還是不離有功用行。功用就是煩惱，因為求佛的智慧之心也還沒

有滿足，所以不能說是沒有煩惱的行者。 

P375 佛子！菩薩住此第七地，以深淨心成就身業，成就語業，成就意業。所有一切不善業

道，如來所訶，皆已捨離。一切善業，如來所讚。常善修行。 



13 

 

13 

 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！菩薩住在第七地的時候，他本著一心求證佛果位的深切清淨

心，成就了清淨圓滿的身業，清淨無染的語業，清淨如明月的意業。所有一切染污的不善惡

業；三業和三毒，一切佛認為不好的三業和三毒，菩薩盡皆捨棄遠離。一切善的三業和三無

漏學，為佛所讚歎的，無一不精勤修學，恒不厭倦。 

P375 世間所有經書技術，如五地中說，皆自然而行，不假功用。此菩薩於三千大千世界

中，為大明師。唯除如來，及八地已上。其餘菩薩，深心妙行無與等者。 

諸禪三昧，三摩鉢底，神通解脫，皆得現前。然是修成，非如八地，報得成就。此地菩

薩，於念念中，具足修習方便智力，及一切菩提分法，轉勝圓滿。 

世間上所有一切的經論學說，和各種技巧工藝美術，菩薩在五地中就已博古通今，世智慧聰

了，不需再下功夫，一切隨心所欲，自然成就。正在修習第七地的菩薩，他在三千大千世界

中，是一位有大智慧的明敏導師。除了佛和八地以上的大菩薩以外，其他的菩薩，雖有至誠

懇切求佛道的深切心，和各種神通妙行，但沒有一樣可與他匹配的。 

「諸禪三昧」：初禪，離生喜樂地。二禪：定生喜樂地。三禪：離喜妙樂地。四禪：捨念清淨

地。這四階段的禪定有：空無邊處定、識無邊處定、無所有處定、非非想處定，在無想天定

叫九次地定。諸禪三昧是說初禪或者二、三、四禪的正定正受。「三摩缽底」是說「止觀」，

有五種：①四無色。②八勝處。③十徧處。④滅盡定。⑤無想定。「神通解脫」：一種不可思

議的神通力量，離開物質的羈束而所為自在，得到業用的無障礙。 

以上這些境界，得如如定，得如如慧，得了了光明智慧，隨時可以顯現而生妙用。但是這些

境界，在第七地菩薩的分上，都是從修行的功夫而成就，不是像八地以後的菩薩與生俱來，

不需經過修學就有。七地以前菩薩有神通、禪定等，叫修得通。八地以後的菩薩所有的禪

定、神通等，叫報得通。因為他已修得種種行門，善根功德具足圓滿了。修行的功夫，不會

白費的，一分功夫就有一分收穫。在第七地的菩薩，分秒都不浪費，深心懇切修集各種法

門，使其能具足方便智力。一切菩提覺道的法門，他完全修積圓滿成就了。雖然如此，他仍

然不會稍懈，故而日漸殊勝圓滿。 

P376 佛子！菩薩住此地，入菩薩善觀擇三昧。善擇義三昧。最勝慧三昧。分別義藏三昧。

如實分別義三昧。善住堅固根三昧。智慧神通門三昧。法界業三昧。如來勝利三昧。種種



14 

 

14 

 

義藏生死涅槃門三昧。入如是等具足大智神通門百萬千三昧，淨治此地。是菩薩得此三

昧，善治淨方便慧故，大悲力故。超過二乘地，得觀察智慧地。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！住在第七地的菩薩他能深入菩薩善於觀察，善於選擇，善知

是道非道的正定。只要一入定中，就能明白何者是？何者非？何者合乎善法？何者不合於善

法？他也能善於選擇正確的義理，知道捨離不正確的義理，和進求最殊勝的正定。又能分別

義理的重點在於何處？他知道實實在在地分別義理的正定。他善於把握堅固根力深入的正

定。有智慧有神通的正定。充滿法界善業的正定。如來最殊勝利益衆生的正定。種種義理包

含生死涅槃門的正定正受。 

菩薩深入前面所說的大智神通門，具足了百千種的三昧，在第七地將要進入第八地的時候，

一切都在這時修集圓滿。在第七地的菩薩得到以上這些正定，是因為他有善於淨治大方便智

慧的緣故。有以大悲為首，這種力量的緣故。第七地的菩薩已遠超過了二乘聲聞緣覺的地

位，已到了有觀察智慧的階段，已入佛智海。「智慧地」即指入八地無功用智。 

P377 佛子！菩薩住此地，善淨無量身業無相行，善淨無量語業無相行，善淨無量意業無相

行，故得無生法忍光明。解脫月菩薩言：佛子！菩薩從初地來，所有無量身語意業，豈不

超過二乘耶？ 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！第七地的菩薩達到了這種果位，他善能清淨無量身業，無著

於相的行門。他又善能清淨無量的語業，無著於相的行門。他又善能清淨無量的意業，無著

於相的行門。二乘菩薩雖然也能達到三業清淨，但未能無量。所謂善淨的意思，是說七地菩

薩所修的方便行門已滿足了。因此，菩薩證得了不見少法生、不見少法滅的無生法忍的行

門。光明智慧明相現前，是七地以前的菩薩不會證得的。 

解脫月菩薩聽了以上的話，就問金剛藏菩薩說：佛子！修習十地法門的菩薩，從初地到第七

地，他的三業，不是已超過二乘了嗎？ 

P377 金剛藏菩薩言：佛子！彼悉超過。然但以願求諸佛法故，非是自智觀察之力。今第七

地自智力故，一切二乘。所不能及。譬如王子生在王家。王后所生，具足王相。生已；即

勝一切臣衆。但以王力，非是自力。若身長大，藝業悉成，乃以自力超過一切。菩薩摩訶

薩亦復如是。初發心時，以志求大法故，超過一切聲聞獨覺。今住此地，以自所行智慧力



15 

 

15 

 

故。出過一切二乘之上。 

金剛藏菩薩答覆解脫月菩薩說：佛子！不錯，修習十地法門的菩薩，他們的三業，是都超過

了二乘人。七地以前的菩薩，他們的三業清淨，是以願力來勤求修習諸佛的法門，而得到三

業清淨。並不是自己本來的智慧，和觀察的力量而得的，只是願力的關係。現在第七地的菩

薩和二乘人不同，是他自己所修得，自己的智慧觀察所致的。所有二乘人的智慧和定力，都

不能及得上第七地的菩薩。 

 

現在舉一個譬喩：譬如國王的太子，他是出生在帝王的家裡，而且必為正宮；第一夫人所

生。生下來，就具備了國王的相貌。一出生就勝過在朝的諸位大臣。這並不是他自身的力

量，只不過因為他的父親是國王，因而他的身份就高過他人，他自己那有甚麼特殊尊貴和力

量呢？等到他長大成年以後，他的學識能力；六藝：禮、樂、射、御、書、數，樣樣都精

通，他自己的藝業能力，處處強過他人，而不是再依賴父王的權勢而勝過他人了。修行菩薩

道積聚種種善根的大菩薩，也就是像這樣。 

 

當他一開始發大心的時候，以他的志願，勤求無上大法的緣故，就超過了一切聲聞緣覺的二

乘人。何況現在他已住到第七地，以他自己所修行得到的智慧力的緣故，因而超過二乘人之

上。這都是他自己的力量，並非藉他人之力而勝過一切二乘之上。 

P378 佛子！菩薩住此第七地，得甚深遠離無行，常行身語意業，勤求上道而不捨離，是故

菩薩雖行實際而不作證。 

解脫月菩薩言：佛子！菩薩從何地來，能入滅定？ 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！正在修學第七地的菩薩，住在第七地時，到達了深無分量難

於測知的境界，已遠離一切染汚及過去所有的蓋障。他經常所表現於身語意三業的，無一不

是著重於勤求無上的佛道，而從不曾稍捨精進。菩薩雖已確實證得了無相法門，但他並不自

認已斷煩惱，或未斷煩惱，只在此兩者之間。 

解脫月菩薩向金剛藏菩薩請問：佛子！修學十地法門的菩薩，從那一地開始，才能得入滅盡



16 

 

16 

 

大定？ 

P379 金剛藏菩薩言：佛子！菩薩從第六地來，能入滅定。今住此地能念念入，亦念念起，

而不作證。故此菩薩名為成就不可思議身語意業，行於實際而不作證。譬如有人乘船入

海，以善巧力不遭水難，此地菩薩亦復如是。乘波羅蜜船行實際海，以願力故而不證滅。 

金剛藏菩薩答覆解脫月菩薩說：佛子！修習十地法門的菩薩，從第六地時就可以入滅盡定，

不過未能念念入。今住到了第七地，便進而能念念入滅盡定，念念起滅盡定，既使不起於滅

盡定也能現三業的威儀。但住七地的菩薩他並不說我已能念念入滅盡定，或說我還不能念念

入和起滅盡定。因之第七地的菩薩被稱為；「「成就不可思議身語意三業的菩薩」。 

他雖有此成就，仍是勤修猛進，切實修行，一點不著意自己到了某種境界，或何等果位。譬

如有一個人，他要乘船航海，因為有航海的知識能力，所以不怕大海中的狂風大浪。他會很

機警地運用自己航海的智能，就不會遭受到覆沒的危險災難。 

在第七地的菩薩，他已有的善根功德，也和這個船師一樣。菩薩乘的是智慧之船，航行在佛

的智海之中，趣向於涅槃彼岸。菩薩以他往昔所發的願力的緣故，雖修得諸般實際妙用的法

門，為度衆生，他並不證入涅槃。 

P380 佛子！此菩薩得如是三昧智力，以大方便，雖示現生死而恒住涅槃。雖眷屬圍繞而常

樂遠離。雖以願力三界受生而不為世法所染。雖常寂滅，以方便力而還熾然，雖然不燒。

雖隨順佛智而示入聲聞辟支佛地。雖得佛境界藏而示住魔境界。雖超魔道而現行魔法。雖

示同外道行而不捨佛法。雖示隨順一切世間而常行一切出世間法。所有一切莊嚴之事，出

過一切天、龍、夜叉、乾闥婆、阿脩羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽、人、及非人、帝

釋、梵王、四天王等之所有者，而不捨離樂法之心。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！正在修學第七地法門的菩薩，得到了這種三昧的智慧力量，

並不作證，已攝無著無依，所以能成大方便智慧。菩薩以此大方便的自在妙用之力，雖然示

現生死，但不為生死所染。因為他的生死早已了脫，何況他的心念總是在寂淨的涅槃境界之

中？不入生死大海，就不能得到如佛的福德。菩薩既示現生死，當然有六親眷屬、妻子、僮

僕，這些人常在他的左右圍繞，但他恒修梵行，所以他常樂於遠離所有的六親眷屬等。菩薩

雖然發願倒駕慈航，來到三界受生死，但他並不貪戀世間上的榮華富貴，也不會被世間上那



17 

 

17 

 

些不清淨的世法所染汚。 

菩薩雖然常在寂滅不動之中，但他仍然用方便巧妙的智力隨緣度衆，就像一堆火炬，看起來

烈火熊熊火勢很旺，但是並不會造成災害。菩薩雖然已有如佛的智慧，可是他還常常身入二

乘聲聞、緣覺之中，以利行同事的方法，轉二乘人廻小向大，令發大菩提心，入佛慧海之

中。 

菩薩雖然已到達佛的神通境界，而他能示現住在魔的境界，表面順五欲十軍，但他並不隨魔

衆做違背佛法的行為，不過是藉此引度外道。他修行的宗趣，還是依著佛的教誨，從不曾捨

離佛的最上覺道。所謂「外現魔道身，內密菩薩行」。菩薩雖然示現各種身份，隨順著世間法

以接近他所要教化的不同物件對象，但他所表現的威儀，以及在身語意方面嚴持淨行，常修

習戒定慧出世三學，無一不本著清淨無上的出世法門。菩薩以他修積的種種善根功德，莊嚴

佛的國土，無不超過天、龍，及八部神祇、帝釋、梵王、四大天王等所有的莊嚴之事。雖然

這樣，但他並沒有捨離好樂佛法的深心。 

P381 佛子！菩薩成就如是智慧，住遠行地。以願力故，得見多佛，所謂見多百佛，乃至見

多百千億那由他佛。於彼佛所，以廣大心、增勝心、供養恭敬，尊重讚歎。衣服飲食，臥

具醫藥，一切資生，悉以奉施。亦以供養一切衆僧。以此善根，廻向阿耨多羅三藐三菩

提。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！修行菩薩道，積聚種種善根的第七地的菩薩，他住於第七

地；遠行地。他成就了前面所說的殊勝智慧。本著他往昔所發的願力的緣故，因之如今能夠

見到很多佛，見到數以百計的佛，甚至見到十方三世多於百千億那由他那樣多的佛。在那些

佛的國土裡，用他廣大無邊的真心，至誠無上的誠摯心，供養諸佛、恭敬諸佛、尊重諸佛、

讚歎諸佛， 

又用上好的衣服、飲食、臥具、醫藥等日常生活所需的各種物資，以奉獻諸佛，並布施其他

衆生。也以同樣物資供養諸位聖賢僧衆，他將這些善根功德，一齊廻向於無上正等正覺的佛

道。 

P382 復於佛所，恭敬聽法，聞已受持。獲如實三昧智慧光明，隨順修行。於諸佛所，護持

正法。常為如來之所讚喜。一切二乘所有問難，無能退屈。利益衆生，法忍清淨。如是經



18 

 

18 

 

無量百千億那由他劫，所有善根，轉更增勝。 

又在諸佛的道場，恭恭敬敬的聽佛說法，聽了以後，必定受持奉行，於是得到真實的三昧，

智慧之光，更加明淨，隨順著佛所說的法門，用功修行。他在諸佛的道場，維護諸佛的正

法。菩薩這種真誠的表現，所以常常受到諸佛讚賞和歡喜。那些二乘人遇有對佛法不了解的

疑難問題時，向他請教問難，他都能為他們詳細解釋並闡揚大乘真理，絕不會被疑難所困擾

而屈服的。 

菩薩勸勉修學佛道，固然有益於自身，但菩薩所發的大心願，是不離於衆生而有利益衆生

的。教化衆生，了達真理。闡明佛法，知道三世因緣。思惟諸法緣起，悟得無生法忍的真

理。遠離染汚，清淨識田，智慧油然而生。菩薩像這樣精勤修行，經過無量無以數計那由他

的時劫，他修積的種種善根，隨著時劫，更加圓滿，更加殊勝了。 

P382 譬如真金，以衆妙寶間錯莊嚴，轉更增勝，倍益光明。餘莊嚴具，所不能及。菩薩住

此第七地，所有善根。亦復如是。以方便慧力，轉更明淨，非是二乘之所能及。 

佛子！譬如日光，星月等光無能及者。閻浮提地所有泥潦，悉能乾竭。此遠行地菩薩，亦

復如是。一切二乘，無有能及。悉能乾竭一切衆生諸惑泥潦。 

譬如一塊純金，如果把它做成一件飾物，鑲嵌上很多上好的彩色寶石，陳列出來，光彩奪

目，比原來的一塊純金，不知美妙多少倍。其他普徧的裝飾品，遠遠及不上。住在第七地修

學的菩薩，他所有的善根，也如同真金一樣。菩薩因歷劫修行的功夫，令他修得的方便智慧

之力，得以任運自在，妙用無窮。至此遠行地時，是更加光明清淨了，不是二乘的聲聞緣覺

的行者，所能比擬的。 

金剛藏菩薩又稱一聲諸位佛子！譬如太陽的光，那些星宿的光，和月亮的光，都不能與太陽

的光相比，在南閻浮提的娑婆世界上，所有的泥濘地和低窪地，太陽的光熱，都能把它乾

竭。在第七地；遠行地的菩薩，也像太陽光一樣殊勝。一切的二乘聲聞緣覺行者，就如星月

的光，怎能及得上七地菩薩呢？因為七地菩薩能教化衆生，令衆生把如泥潦般的惑業，不清

淨的染汚惡業，都乾涸掉，轉為清淨的善業。 

P383 此菩薩十波羅蜜中，方便波羅蜜偏多。餘非不行，但隨力隨分。佛子！是名略說菩薩

摩訶薩第七遠行地。菩薩住此地，多作自在天王，善為衆生說證智法，令其證入。布施、



19 

 

19 

 

愛語、利行、同事，如是一切諸所作業，皆不離念佛，乃至不離念具足一切種，一切智

智。 

正在修學第七地法門的菩薩，修學十種波羅蜜時，比較偏重多修方便波羅蜜。其餘九種，並

不是完全不修，而是隨自己的力量和緣份決定。諸位佛子！以上所說的，可名為菩薩中的大

菩薩，所修的第七地遠行地，大概的過程，和修證的境界。 

菩薩住於第七地的時候，以他修積的善根功德，多數示現受生作大自在天王。他善能對衆生

講說修證智慧的法門，使令衆生也能證得殊勝的智慧。用布施、愛語、利行、同事的四攝法

門，行一切度生的善業，教化衆生離惡修善。當他修這些善業，不論在任何境界中，他的心

念裡，都不會離開憶念佛的三德，以及不離念一切的佛法，和一切佛的智慧中的最高智慧。 

P384 復作是念：我當於一切衆生中為首、為勝、乃至為一切智智依止者。此菩薩若發勤精

進，於一念頃得百千億那由他三昧，乃至示現百千億那由他菩薩以為眷屬。若以菩薩殊勝

願力，自在示現過於此數，乃至百千億那由他劫不能數知。爾時金剛藏菩薩，欲重宣此義

而說頌曰： 

p385 第一義智三昧道 六地修行心滿足  即時成就方便慧 菩薩以此入七地 

雖明三脫起慈悲 雖等如來勤供佛  雖觀於空集福德 菩薩以此升七地 

第七地的菩薩又作這樣的想：我應當在一切衆生中間做他們的領袖，做一個殊勝的領導者，

甚至要做一個一切智慧人中最有智慧的依止師；好像佛一樣，三德圓滿，二行永絕的聖者。

修學七地法門的菩薩，發大精進，能在一念之間可得到百千億那由他的三昧。甚而可以示現

百千億那由他的菩薩，作為他的眷屬。倘若本著殊勝的願力，任運自在的示現，更可超過以

上所說的數字。即使你用百千億那由他的時劫來計算，也不能確知其數。這時金剛藏菩薩講

完以上第七地菩薩修學遠行地法門的內容以後，因恐法會大衆有疏漏的地方，於是用偈頌的

方式，重說一次。頌詞的內容這樣說： 

 

P385 遠離三界而莊嚴 滅除惑火而起燄  知法無二勤作業 了剎皆空樂嚴土 

解身不動具諸相 達聲性離善開演  入於一念事各別 智者以此升七地 

觀察此法得明了 廣為群迷興利益  入衆生界無有邊 佛教化業亦無量 



20 

 

20 

 

國土諸法與劫數 解欲心行悉能入  說三乘法亦無限 如是教化諸群生 

菩薩勤求最勝道 動息不捨方便慧  一一廻向佛菩提 念念成就波羅蜜 

發心廻向是布施 滅惑為戒不害忍  求善無厭斯進策 於道不動即修禪 

忍受無生名般若   廻向方便希求願  無能摧力善了智  如是一切皆成滿 

初地攀緣功德滿 二地離垢三諍息  四地入道五順行 第六無生智光照 

P387 七住菩提功德滿 種種大願皆具足  以是能令八地中 一切所作咸清淨 

此地難過智乃超 譬如世界二中間  亦如聖王無染著 然未名為總超度 

若住第八智地中 爾乃踰於心境界  如梵觀世超人位 如蓮處水無染著 

此地雖超諸惑衆 不名有惑非無惑  以無煩惱於中行 而求佛智心未足 

P388 世間所有衆技藝 經書詞論普明了  禪定三昧及神通 如是修行悉成就 

菩薩修成七住道 超過一切二乘行  初地願成此由智 譬如王子力具足 

成就甚深仍進道 心心寂滅不取證  譬如乘船入海中 在水不為水所溺 

方便慧行功德具 一切世間無能了  供養多佛心益明 如以妙寶莊嚴金 

此地菩薩智最明 如日舒光竭愛水  又作自在天中主 化導群生修正智 

若以勇猛精勤力 獲多三昧見多佛  百千億數那由他 願力自在復過是 

此是菩薩遠行地 方便智慧清淨道  一切世間天及人 聲聞獨覺無能知 

 


